
40 
 

OPEN ACCESS 

JIHĀT-UL-ISLĀM  
pISSN: 1998-4472 

eISSN: 2521-425X 

www.jihat-ul-islam.com.pk 

  

 

رآن مجید کی معاشرتی اصلاحات کی تفہیم وتشریح میں

 

سید ابو الاعلیٰ ں ق

اوحیدالدین خان ؒ کے افکار کاتقابلی مطالعں

 

ںمودودی ؒ اور مولان

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 

and Molana Wahiduddin Khan in the understanding and 

interpretation of the Social Terms of the Holy Quran 
Ataullah 

Ph.D. Scholar Dept. of Islamic thought and Culture AIOU Islamabad  
Dr, Sana ullah Hussain 

Chairman Dept. of Quran and Tafseer, AIOU Islamabad  

ABSTRACT 

Syed Maududi and Wahiduddin Khan wanted reform in the light of traditional 

thought. Both of these figures were convinced of the conditional use of 

Western thought and believed in the principles of the Qur'an and Sunnah as 

the basis for social reforms, however, there is a difference between them in 

some matters.  Syed Maududi declares democratic politics as essential for the 

reform of the society. With him, the strategies for social reform can be 

changed. Therefore, Jamaat-e-Islami emerged as a preaching and reform 

movement and later became a part of the democratic system.  And then it 

became a charity organization by changing its management.  They also have 

military menhaj for reform. Their call is to establish the name of God's system 

on God's land instead of the concern of individuals.  Allama Wahiduddin 

Khan's thought is scientific and experimental. He always tries to match the 

verses of the Holy Quran with the experiences of contemporary science.  The 

style of remembrance is prominent in his writings.  There are modernist 

tendencies and inclinations in the thoughts and ideas, they are the bearers of 

the individual ideology compared to the collective ideology and they are 

convinced of independent ijtihad in reforming the society.  Some of Maulana 

Wahiduddin Khan's beliefs and ideas are quite different from those of the 

Jamahur Ahl al-Sunnah. 

Keywords: Socity, Quran and Sunna, individual ideology 

 
JIHĀT-UL-ISLĀM  

Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

 

 

 



 

41 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

 تمہید

جس ں  ، ہے  کتاب  والی  ہونے  ازل 

 

ن می  ر 

 

آخ سے  لیے سب  کے  اصلاح  رآن مجیدمعاشرتی 

 

اکرم صلى الله عليه وسلم  ں ںق رسول  کے مفسراول 

رن اول می جن بنیادوں پر معاشرے کی اصلاح کی گئی ، ان کی تفہیم وتشریح می مفسرین دوطبقات می تقسیم ہوئے۔ کچھ ہیں۔

 

ق

 پسندکہاگیا۔ ں

 

 
ی د دی   پسنداورکچھ کو جب

 

 
 پسندجبکہ ں ںسیدمودودی ؒ ںاہل علم کے ہاں ںکو روای

 

 
  علامہ وحیدالدین خان ںکوروای

 

 
ی د دی  کوجب

ردومفسرین کے اسلوب  اصلاح کاتجزن اتی مطالع کیاگیاہے۔
 
اہے۔مقالہ ہذا می ہ

 

راردن اجان

 

ںپسندمفسرق

 اصلاح کا لغوی  مفہوم  

اصلاح ‘‘باب افعال کا مصدرہے، جس کا لغوی معنیٰ’’کسی چیز کو درست کرنے اور  ’’

اس میں پائی جانے والی خرابیوں کو دور کرنے‘‘کے ہیں ۔ اس کا مادہ ’’ص ، ل ، ح‘‘  

ہے ۔ جو خلاف ِفساد پر دلادلت کرتاہے۔ یہ مادہ ثلاثی مجرد  میں باب ’’ فتح یفتح اور  

نصر ینصر ‘‘سے اتٓاہے ، بعض علمائے لغت نے اسے باب ’’کرم یکرم ‘‘سے بھی بیان  

کیاہے ۔  جب یہ لفظ ’’لام‘‘کے فتح کے ساتھ استعمال ہوتاہے  تو اس کا مصدر ’’صلوح  

 ‘‘ جبکہ دوسری صورت میں ’’صلاحا‘‘  اتٓاہے۔ صاحب لسان العرب لکھتےہیں :  

  
َ
يْدٍ: فكيف بو زَ

َ
نشد أ

َ
؛ وأ

ً
وحا

ُ
 وصُل

ً
ح صَلاحا

ُ
حُ ويَصْل

َ
ح يَصْل

َ
سَادِ؛ صَل

َ
ف
ْ
لاح: ضِدُّ ال الصَّ

وحُ. 
ُ
مِ الوالِدَيْنِ صُل

ْ
ت
َ
ني؟ ... وَمَا بعدَ ش

َ
مْت
َ
ت
َ
راقي إِذا مَا ش

ْ
 1بإِط

’’لفظ صلاح فساد کی ضد ہے ۔ابوزید نے شعر میں کہا: اور کیا حالت  
کو   والدین  اور  دیں۔  گالیاں  مجھے  نے  تم  جب  کی  پلکوں  میرے  تھی 

 گالیاں دینے کے بعدکوئی اچھائی نہیں‘‘ 

‘‘بطور مترادف اور ہم معنیٰ    ’’الاثم‘‘ا ور    السیئۃقرانٓ مجید میں لفظ  ’’فساد ‘‘کے لیے’’  

 استعمال  ہوئے ہیں۔صاحب المفردات لکھتے ہیں :  

في   بالأفعال وقوبل  أكثر الاستعمال  في  الفساد وهما مختصان  الصلاح ضد   : صلح 

 ۔2القرآن تارة بالفساد وتارة بالسيئة

صلح : الصلاح سے ہے جو فساد کی ضد ہے ۔ اس کا زیادہ تر استعمال   

افعال اور اعمال کے ساتھ خاص ہے ۔ قرانٓ مجیدمیں یہ لفظ کبھی فساد  

 Oxford Advanceاور کبھی برائی کے مقابلہ میں استعمال ہواہے ۔  

learner   میںReformation   :کا یہ معنیٰ بیان کیاگیاہے  کہ 
3Agitate for , Bring about, a change that removes  



 

42 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

" باب  کرنے  "افعال  اگر  ٹھیک  کو  چیز  کسی  یہ  تو  کیاجائے  استعمال  باب  اور  سے 

سے ہوتو کسی چیز کو دوسرے سے ٹھیک کرنے کے مطالبہ کے لیے بولا  "استفعال  "

بیان ہواہے۔ اصلاح کرنے والے    Reformationجائے گا۔المورد میں اصلاح کا مفہوم 

مصلِح   مصلَح     Reformerکو  انھیں  ہے،  جاتی  کی  اصلاح  کی  اور جن  کہاجاتاہے 

 ۔ 4کہاجاتاہے 

بات واضح ہوتی ہے کہ اصلاح کا لغوی معنیٰ فساد   مذکورہ بالا لغوی معانی سے یہ 

 اور بگاڑ  کو ختم کرنا ، کسی چیز کو درست کرنا اور اس میں بہتری لانا ہے ۔  

ںلفظ اصلاح کا اصطلاحی مفہوم ں

اصلاح سے مراد انسان کے عقائد، اعمال واخلاق  میں پائے جانے والے بگاڑ کا خاتمہ   

تاکہ وہ کامیاب معاشرتی فرد کے طورپر زندگی گزار سکے۔علمائے لغت نے    ، ہے 

اس کااصطلاحی مفہوم ہر چیز میں پائے جانے والے بگاڑ کو ختم کرکے اسے درست  

کرنے  کوقراردیاہے۔گویا لغت سے سمجھاجانے والا معنیٰ ہي  اس کا اصطلاحی معنیٰ  

اور   کرتاہے  پیدا کرکے اس کی اصلاح  کبھی خوبیاں  میں  انسان  تعالیٰ  گویا الله  ۔  ہے 

کبھی اس میں پائے جانے والے رزائل دور کرکے ۔ اصلاح ہر اس کام کے کرنے کو  

کہاجاہے ، جس میں منفعت ہو اور اس کام سے بچنے کو کہاجاتاہے ، جس میں نقصان  

 ہو۔ محمد بن جریر طبري لكھتے ہیں:  

 
 
 5وأن الإصلاحَ هو ما ينبغي فِعله مما فعلهُ منفعة

 ۔ ’’اصلاح کسی ایسے کام کے کرنے کو کہاجاتاہے جس میں منفعت ہو‘‘

ںعلامہ وحید الدین خان ؒ نے اصلاح کی تعریف یوں کی ہے : اسی لیے 

"اگرہ وہ گہرائی کے ساتھ سوچیں تو ان پر کھلے گاکہ اصلاح یہ ہے  

کہ بندے صرف اپنے رب کے ہو جائیں۔ اس کے برعکس فساد یہ ہے  

کہ خدا اور بندے کےتعلق کو درست کرنے کے لیے جو تحریک چلے  

کا   گھاٹے  سودا  کا  نفع  بظاہر  کا  ان  ۔  جائیں  اٹکائے  روڑے  میں  اس 

اپنے   امٓیز حق کو چھوڑ کر ملاوٹی حق کو  ۔ کیونکہ وہ بے  سوداہے 

 6لیے پسندکرتے ہیں۔جوان کے کام انٓے والانہیں‘‘۔  



 

43 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

پر انسانوں کو ابھارا جاتا    الله تعالیٰ کے احکامات کی بجا اوٓری   اصلاح کے عمل میں  

رسولوں کو مبعوث کیاجاتاہے، جو  نبیوں اورکے لیے  گہی  سے متعلق آ ہے ۔اس عمل  

بغیرکسی مالی منفعت  اور اجرت کے انسانوں کو الله تعالیٰ کی طرف بلاتے ہیں۔ شیخ  

 ھتے ہیں :  ابن عاشور لك

رْعِهِ 
َ
رَادَ بِش

َ
َ مَا أ نَّ اللََّّ

َ
هَى، لِأ

َ
مَرَ وَن

َ
ِ فِيمَا أ

 لِِلَّّ
ُ
اعَة

َّ
حَ، وَهُوَ الط

َ
لا عَلَ الصَّ

َ
حَ ف

َ
صْل

َ
ى أ

َ
   وَمَعْن

َّ
إِلا

 
ُ
عْت

َ
ط
َ
صْلاحَ مَا اسْت ِ

ْ
 الإ

َّ
رِيدُ إِلا

ُ
 أ
ْ
عَيْبٍ إِن

ُ
ى عَنْ ش

َ
مَا حَك

َ
اسِ ك

َّ
حَ الن

َ
 7إِصْلا

احکام   کے  تعالی  الله  وہ  کی۔  اصلاح  نے  اس  ہے   معنیٰ  کا  ’’اصلح 

ونواہی کی اطاعت کرناہے۔کیونکہ الله تعالیٰ نے کسی چیز کو مشروع  

شعیب سے   ۔جیساکہ حضرت  لیے  کے  اصلاح  کی  کیامگرلوگوں  نہیں 

مطابق   کے  استطاعت  اپنی  بس  تو  میں  فرمایا:  نے  انھوں  ہے  منقول 

 تمہاری اصلاح چاہتاہوں‘‘۔  

افراد کے سیرت وکردار کے لحاظ سے معاشرہ ایک زندہ متحرک وجود ہوتاہے ، وہ  

کے   موت  اور  ،بڑھاپے  کہولت   ، جوانی  بلوغت،  پیدائش،  طرح  کی  وجود  حیاتیاتی 

۔انسان کی معاشرت   انسان کی فطرت ضرورت ہے  ۔ معاشرت  مراحل سے گزرتاہے 

: خارجی سبب   ہیں  بیان کیے جاتے  دونظریات  متعلق  انسان جسمانی    پسندی کے  کہ 

قدرتی   طرح  کی  حیوانوں  دوسرے  ہواہے۔وہ  واقع  کمزور  سے  اعتبار  کے  ساخت 

دوسروں کی معاونت   لیے  دفاع کے  اپنے  اسے  نہیں۔  اسباب سے مسلح  طورپردفاعی 

کو   تشکیل  کی  معاشرے  نے  اس  سے  کمزوری  اسی  کی  انسان  اور  ہے  ہوتی  درکار 

مدنیت   طورپر  پیدائشی  "انسان  کہ  لکھا  نے  خلدون  ابن  سمجھا۔  ضروری  لیے  اپنے 

 8پسندواقع ہواہے " 

داخلی سبب انسان کی فطرت میں ودیعت کی گئی خواہشات ہیں جن کی بدولت اس کا  

افراد کے ساتھ مل کرزندگی بسرکرنا  اسے پسندیدہ لگتاہے ۔ معاشرت انسان کی فطرت  

انسانیت کا قرب چاہتاہے   خواہش بھی ہے اور ذاتی مجبوری بھی ۔کیونکہ انسان طبعاً 

لازم   اجتماعیت  اور  رہتاہے۔انسان  بھی  محتاج  کا  ان  تحت  کے  مجبوریوں  ذاتی  اور 

 ۔ 9وملزوم ہیں۔ اسی لیے ارسطونے کہاتھاکہ انسان مدنی الطبع ہے  



 

44 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

ںاصلاح کی ضرورت واہمیت ں

ہے   عمل  متعددی  ایک  ہے۔یہ  بناتا  مہذب   کو  اپٓ  اپنے  انسان  ذریعے  ‘‘کے  ’’اصلاح 

،جوانسان سے اس کے قریب تر پھرپڑوسی اور پھرمعاشرے کی طرف بڑھتاہے ۔ گویا  

اصلاح یافتہ شخص پہلے خود کونیکی کا پابندبناتاہے اور برائیوں سے بچتاہے ۔ پھر  

اپنے ارد گرد رہنے والے انسانوں کو منکرات سے روکتاہے اور راہ راست پرلاتاہے ۔  

سے   اصلاح  اسے  ہو،  قائم  امن  میں  معاشرے  سے  دہی   انجام  کی  اعمال  نیک  جن 

کو   منافقت  اور  کیاگیا  منع  سے   ‘‘ ’’نفاق  میں  اسلام  سے  وجہ  ۔اسی  تعبیرکیاجاتاہے 

۔   دیاگیاہے  قرار  فساد‘‘  مطابق  ’’معاشرتی  کے  عبدالله  امر  خلیفہ  اصلاح  کی  ’’بندوں 

اور معاشی اصلاح الله تعالیٰ اور رسول    ممکن ہے   بالمعروف اور نہی عن المنکر سے

بغیر   المنکرکے  عن  اورنہی  امرباالمعروف  یہ  اور  مضمرہے  میں  اطاعت  کی  صلى الله عليه وسلم  الله 

 ۔ 10مکمل نہیں ہوتی ۔ ‘‘ 

۔ مولانا وحید   فالتو کاموں سے بچاتاہے  انسان کو  المنکر  اور نہی عن  بالمعروف  امر 

الدین خان لکھتے ہیں :’’ خواص میں اس روح کے زندہ ہونے کا فائدہ یہ ہوتاہے کہ ان  

کی ساری توجہ خیر، بالفاظ دیگردیگر اساسیات دین پر مرتکز رہتی ہے ۔فروعی اور  

کی   خدا  جولوگ  ہوتا۔  نہیں  وقت  پاس  کے  ان  کا  کرنے  موشگافیاں  میں  مسائل  جزئی 

پاس   ان کے   ، اٹھیں  کر  بن  مبشرین  اور  منذر  کے  اخٓرت   ، بنے  نقیب  کے  عظمتوں 

اپنی مہارت دکھائیں۔ اس کے   اتناوقت نہیں ہوتا کہ وہ ظاہری مسائل کی جزئیات میں 

میں   اصلاح  کی  مسائل  حقیقی  انھیں  کام  کا  المنکر  عن  اورنہی  امربالمعروف  ساتھ 

ذہنی ورزش کرناانھیں اس طرح بے معنیٰ   قیاسی مسائل میں  اور  ۔ فرضی  لگادیتاہے 

 ۔11اور بے فائدہ معلوم ہونے لگتاہے ، جس طرح ایک کسان کو شطرنج ‘‘ 

رق ں

 

ب عالم می اصلاح کابنیادی ق
 

ںاسلام اور مذاہ

سے   اس  طورپر  عام  تو   ، کیاجاتاہے  استعمال  کالفظ  ریفارمیشن  یعنی  اصلاح  جب 

 دوچیزیں مراد لی جاتی ہیں۔

 اسلامی تعلیمات کی اصلاح اور تطہیرکاعمل   .1

 اسلامی تعلیمات کی روشنی میں معاشرتی طرز حیات کی تطہیر  .2



 

45 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

لیے   کے   " تطہیر  اور  اصلاح  کی  تعلیمات  "اسلامی  ہاں  کے  خان  وحیدالدین  علامہ 

 فاضل مصنف لکھتےہیں :  ۔اصلاح کالفظ استعمال کرنا بہت بڑی غلطی ہے

"جدیدطبقے کی طرف سے یہ مانگ شروع کردی گئی کہ اسلا م میں  
ریفارم لاؤ ، تاکہ اس کو بدلے ہوے زمانے کے مطابق بنایاجاے۔مگریہ  
قیاس مع الفارق ہے ۔دوسرے مذاہب تغیرات کاشکارہونے کی وجہ سے  
اپنی اصلیت کھوبیٹھے ہیں۔اس بناء پر ان میں ریفارم کی ضرورت پیش  
آتی ہے ۔تاکہ بدلے ہوے حالات کے مطابق بنایاجاے۔مگراسلام کامعاملہ  
بالکل مختلف ہے۔اسلام ایک محفوظ مذہب ہے ۔ وہ اب بھی اپنی ابتدائی  
اپنی   وہ  ۔  ہے   کاحامل  قدروں  ابدی  اسلام  لیے  ہے۔اس  باقی  پر  حالت 

 12معنوی قدروں کو ہر زمانے میں برقرار رکھتاہے "۔  
میں   ان  وہ  رہاکہ  ہمیشہ  عمل  یہ طرز  کا  اقوام  حامل  کی  کتب  اسٓمانی  قبل  اسلام سے 
لمبی   لیتی تھی۔  بنا  دین  ایک خود ساختہ  تعلیمات سے  تفریط کرکے خدائی  اور  افراط 
مدت گزرنے کے بعد جب وہ اس سے اس قدر مانوس ہوجاتے تو اسے اصلی خدائی  
لیتے تھے۔ ایسے حالات میں جب نبی اور رسول اصلاحی مشن لے کر   مذہب سمجھ 
مبعوث ہوتا تو اسے غیر مانوس  پاکر متوحش ہوجاتے ۔یہود ونصاریٰ کا یہی حال تھا۔  
پانے سے قاصررہی۔ صرف چند لوگ    اکثریت اسلام کی صداقت کو  ان کی  لیے  اس 

 13مثلا نجاشی ، شاہ حبش  ، عبدالله بن سلام وغیرہ اعتدال کی راہ پر باقی رہے۔  
"تاہم زمانی تبدیلی کاایک اور مسئلہ ہے ۔ وہ عین فطری ہے اور اسلام میں بھی باربار  
پیش آتاہے ، مگریہ اصلاح  یاتبدیلی کامسئلہ نہیں ،بلکہ وہ از سر نو تطبیق کامسئلہ ہے  
لیے   ترمیم کے  میں  مذہب  اس  ۔ اصلاح خود  ہے  اجتہاد  بلکہ  نہیں  کاحل اصلاح  ۔اس 
ابدی احکام کاگہرائی کے ساتھ    یہ ہے کہ اسلام کے  ہوتی ہے ۔جبکہ اجتہاد کا مقصد 
پر   حالات  نئے  ساتھ  کے  سپرٹ  اصل  پھر  اور  کوسمجھایاجائے  اس  کرکے  مطالعہ 

 ۔14منطبق کیاجاے 

ںمعاشرتی فساد کے اسبابں

 :  علمائے تفسیر نے فساد میں دو چیزوں كو شامل كیاھے 

 ۔فکری اور نظری بگاڑ  1 
 ۔ عملی بگاڑ ۔ 2

ہوسکتا۔   نہیں  وہ معاشرہ صالح  تو  ہوگا  بگاڑ  اور عملی  میں فکری  گویاجب معاشرے 
عملی بگاڑ تو فکری اور نظری بگاڑ کو مستلزم ہے ۔ انسان کے افعال اس کے خیالات  
اور   افعال  ہی  ویسے   ، ہوں گے  خیالات جیسے  پس  ہیں۔  ہوتے  تابع  نظریات  کے  و 
افراد اچھے اور برے نظریات کے   اعمال  کا صدور ہوگا۔ اچھے نظریات کے حامل 



 

46 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

فساد  حامل افراد سے برے  افعال ہی صادر ہوتے ہیں۔  صاحب درمنثورلکھتے ہیں :  
ْ
ال

عَمَل بالمعصيۃ
ْ
كفْر وَال

ْ
 ’’فساد وہ کفر اور معصیت کا ارتکاب   ہے ‘‘ 15هُوَ ال

’’فساد الله کے دین کے غیرکی طرف بلاناہے۔ یہ کبھی جا ن و  امام رازی ؒ لکھتے ہیں : 

روح المعانی میں  16مال پر ظلم کرکے ہوگا، کبھی مال  شہروں میں فساد برپاکرکے ‘‘ 

نیکی یہ  "علامہ الٓوسی نے امام رازی سے  اصلاح کی تعریف نقل کرتے ہوے لکھا:  

کیا   اجتناب  سے  اس  ہو  ضروری  سے  جس  اور  ہو  ضروری  جو  کریں  وہ  کہ  ہے 

 17جائے"۔  

ہیں   اوامرپرعمل کرتے  افراد شرعی طور پرمطلوب  والے  بسنے  جب  معاشرے میں 

جوانسانی   اتٓاہے  میں  وجود  معاشرہ   صالح  سے  اس  تو  ہیں  بچتے  سے  منہیات  اور 

مفادات کاحقیقی محافظ ہوتاہے۔ اس معاشرے میں انسان کا دین ، جان  ، مال ، عزت  

 وابٓرواور  عقل  کوتحفظ ملتاہے ۔  

معاشرتی اصلاحات کی تفہیم می سید ابوالاعلیٰ مودودی  ں

18

ںکا نقطہ نظں

عالم اسلام کے نامور مصلحین میں سےہیں۔ آ پ کا شمار ان شخصیات  سید مودودی ؒ  

میں ہوتاہےجنہوں نے روایت کادامن تھام کر مذہب کی آسان اور  جدید تقاضوں سے ہم  

خلافت  جب  دیا۔  سرانجام  فریضہ  "کا  اصلاحات  "معاشرتی  اور  کی   تعبیرپیش  آہنگ 

عثمانیہ کا سورج غروب ہوا تو عام طور پر سمجھاجانےلگاتھاکہ اسلام خانقاہوں تک  

ہوچکاہے۔لیکن آپ نے عام فہم لٹریچر کے زریعے اپنا موقف  عامۃ الناس تک  محدود  

پہنچایا۔ آپ کے قلمی شہ پارے دنیا کی مختلف اسلامی تحریکات پرگہرا اثر ڈالے ہوئے  

بناء  ان مصلحانہ کوششوں کی  ہیں ۔پاکستانی سیاست میں آپ کا کردار غیر معمولی رہا۔

پر مسئلہ قادیانیت  پر آپ کو پھانسی کی سزاء سنائی گئی ۔ اگرچہ عالمی دباوکے باعث  

وہ سزاء حکومت وقت کو منسوخ کرناپڑی ۔آپ کی دینی خدمات کی بدولت آپ کو شاہ  

لکھ کرقرآن  مجیدکی خدمت کی  عظیم    فیصل ایوارڈ بھی دیاگیا۔ آپ نے تفہیم القرآن  

 19سعادت سرانجام دی ۔  



 

47 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

ںسید مودودی ؒ کے علمی کارہائےنمان اں ں

ٹھوس   عمرمیں  کی  برس  نےپچاس  انھوں  تھے۔  مصنف  التصانیف  کثیر  مودودی  سید 

علمی اور معیاری لٹریچر مرتب کیا، جو اس وقت انسائیکلوپیڈیاکی حیثیت رکھتاہے۔ آپ  

پر   ہر موضوع   الغرض  ادب ، سیاست   ، فقہ  معاشیات،  ، عمرانیات،  نےقرآن، حدیث 

۔   لکھا  دینیات،    20لٹریچر    ، الاسلام  فی  الجہاد  القرآن،  تفہیم  ہیں۔  یہ  کتابیں  چنداہم 

ولادت،  ضبط  اور  اسلام  سود،  زوجین،  حقوق   ، پردہ   احیائےدین،  و  تجدید  خطبات، 

  ، وملوکیت  قومیت، خلافت  مسئلہ  ریاست،  اسلامی  ہند،  آزادی  تحریک  ملکیت،  مسئلہ 

 سنت کی آئینی حیثیت ، اسلام اور جدید معاشی نظریات وغیرہ ۔  

آبادیاتي   خدمات      نظام    نو  لیے  کے  خاتمہ  کے  فساد  نے  مصلحین  شمار  بے  میں 

انسانیت کی اصلاح   اپنی بساط کے مطابق  اور  دیں  نبھایا  سرانجام  ۔برصغیر،  کافرض 

ادارہ کےساتھ رہا ہے۔    ترکی  اور مصر   تعلق خلافت کے  کے  مصلحین کا جذباتی 

اسلامی   میں  علاقوں  ہے۔انہی  جاتی  پائی  یکسانیت  میں  تحریکات  تمام  ان  لئے  اسی 

تحریکات کو جزوی کامیابیاں بھی حاصل ہوئیں۔ ترکی مصر اور برصغیرکی تحریکات  

کی کوششیں کسی سے مخفی نہیں اور مغربی مفکرین اعتراف کرتےہیں کہ نشأۃ ثانیہ  

یا احیائےاسلام کی تحریکات ترکی، عرب ممالک اوربرصغیر پاک و ہند  میں ہی اثر  

پذیر ہوئیں۔ عالم     اسلام کے باقی زیر اثر علاقے اسلام کی عظمت رفتہ کا رونا تو  

روتےہیں لیکن اس کی بحالی کے لیے کوششیں کرنے سے مکمل گریزاں ہیں۔  ولفریڈ  

 اسمتھ  لکھتاہے :  
It is perhaps not misleading to epitomize the divergence in discrimination 

between the concepts ‘renaissance’ and ‘reformation’. Taking these 

terms as signifying respectively the reviving of an ancient reality that has 

lapsed, and the modifying of an existing one that has gone wrong, then 

the former idea applies more aptly to the modern mood of other 

Muslims, particularly Arabs and Indo-Pakistanis, the latter to the Turks. 

The others, in their attitude to Islamic society on earth, are thinking of an 

ancient glory that they wish to recapture21 

برصغیرمیں "اصلاحی فکر "کے  علمبرداروں میں سید ابو الاعلیٰ مودودی  بھی ہیں   

جنہوں نے امت مسلمہ کی اصلاح کا بیڑا اٹھااور اس کے لیے منفرد منہج اختیار کیا۔   



 

48 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

تھا۔ جس کی وجہ سے ان کی تحریک ملکی   اصلاح میں سید مودودی کا منہج منفرد 

 سرحدات سے نکل کر ساری دنیامیں پھیلی ۔ چند اہم اصلاحی امتیازات حسب ذیل ہیں:  

ربیت کا کامل اہتمام ں1

 

ں۔ اصلاح می فکری ت

کا   ۔ اس  آئی  تحریک  کے طورپر سامنے  دعوتی  ہی  قیام سے  اپنے  اسلامی  جماعت 

مقصد دعوت الی الله ، امر بالمعروف اور نہی عن المنکرکے ذریعے عامۃ الناس کی  

اصلاح کرناتھا۔ اس کے اغٓاز میں سید مودودی نے اپنی دعوتی تحریرات لکھنا شروع  

کیں ۔ پھروقت کے گزرنے کے ساتھ اس میں اتار چڑھاواتٓا رہا۔ سید مودودی کے  اس  

 ابتدائی دور کے متعلق فرزانہ چیمہ  کہتی ہیں : 

فکری   کام  اصلی  کا  ۔آپ  ہے  جامع  اور  جہت  ہمہ  پہلو،  کارناہمہ  کا  مودودی  ’’مولانا 

رہنمائی اور قلم و قرطاس کا صحیح استعمال ہے۔ جہاد قلم، زبان اورسیف سبھی سے  

ہیں، جو سید مودود ی کی اصل   ہوتے  ہی کے  قلمی جہاد  اثرات  پا  دیر  کیا جاتا ہے۔ 

 22پہچان ہے۔‘‘ 

ں۔اصلاحی حکمت عملی می تبدیلی ں2

دعویدار   کے  کرنے  تبدیل  کو  عملی  حکمت  دوران  کے  عمل  اصلاحی  مودودی ؒ  سید 

ان کا منہج  بعد میں  تھے۔یہی وجہ ہے کہ انھوں نے  شروع میں دعوتی منہج پرکام کیا۔  

انقلابی  ’’نے منہج سید مودودی ؒ   تک  سال  9پہلے  خدمت میں تبدیل ہوگیا ۔دعوت سے 

منظور ہوئی ۔ تو  قرارداد مقاصد    بعد جب    رکھا اور پاکستان بننے کے کچھ عرصہ ‘‘

آگئیں۔منہج    اس   تبدیلیاں  میں    میں   ‘‘ ’’انتخابی  ‘‘ سے   ’’انقلابی  کا منہج  ان  وقت  اس 

مہمات چلانے کے لیے وقت کا تعین، مہمات کا موضوع، شوریٰ کا ایجنڈا،  تبدیل ہوا ۔  

تعاون   سے  جماعتوں  دیگر  دورےاور  کے  جماعت  میں  ،  امیر  امور  تمام  الغرض 

 جماعت اسلامی کا فیصلہ انتخابی ہوتا ہے۔  

ی ہ  کے قیام کے ساتھ اصلاح ں3
لہ
 ا

 

ں۔ حکوم

قتل وغارت   ،   رشوت ، کرپشن،  ہاتھ میں  چلاجاتاہے  لوگوں کے  نااہل  اقتدار  جب  

گری عام  ہوجاتی ہے  ۔معاشرتی اقدار زوال پذیر ہوجاتی ہیں تو "انفرادی اصلاح "کا  

نظریہ ناکام ہوجاتا ہے ۔ انفرادی اصلاح اس وقت تک کارگرہوسکتی ہے جب معاشرے  



 

49 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

،حقوق   زیادتی  بداخلاقی،ظلم  برائی  جب  ،لیکن  ہوں  کررہے  پیدا  بگاڑ  افراد  چند  کے 

دمیں   وجو  اخلاق  اجتماعی  سے  کرنے  درست  کو  نظام  ہو،تب  نظام  دار  کاذمہ  سلبی 

آسکتاہے ۔ حضورصلى الله عليه وسلمعرب معاشرے کی گراوٹ کاذمہ دار ابوجہل ، ابولہب،عتبہ ،شیبہ  

کے غلط نظام کو قرار دیتے تھے پھر  غار حراء کی خلوت نشینی میں اس پر غور  

وخوض فرماتے  تھے اور غلط نظام کاخاتمہ کرکے عادلانہ نظام کے قیام کی کوششیں  

کرتے تھے۔ سید مودودی ؒ نے ابتدائے زمانہ میں جو کوششیں کی  ، ان کا مقصد بھی  

تھا۔ اس کا اظہار سید   نفاذ  الہیہ کا قیام اور الله کی زمین پر الله کے نظام کا  حکومت 

بگاڑکا   معاشرتی  زریعے  کے  حکومت  وہ  ۔  ملتاہے  میں  لٹریچر  جملہ  کے  مودودی 

 ۔ اس پر تبصرہ کرتے ہوئے علی رضا لکھتے ہیں: خاتمہ کرناچاہتے تھے 

اسلامی   بالآخر  برپا کشمکش  مابین  اسلام کے  اور غیر  اسلام  میں  ’’ مولانا کے خیال 

انقلاب اور اسلامی ریاست کے قیام پر منتج ہوگی اور پھر اس کے نتیجے میں معاشرہ  

میں بڑے پیمانے پر اصلاحات ہونگی ۔ اصلاحات کے بعد تمام نقائص سے پاک مثال  

پہنچنےکے   اقتدار تک  گا۔ مولانا مودودی نے  آجائے  نظام معرض وجود میں  اسلامی 

فوری راستوں میں کوئی دلچسپی نہیں لی بلکہ اسلامی ریاست کی تشکیل کے بنیادی  

کاموں کو پہلے مکمل کرنے کی ضرورت پر زور دیتے رہے تاکہ پختہ بنیادوں اور  

 23پختہ دیواروں پر تعمیر شدہ عمارت صدیوں کام دے سکے۔‘‘

 سید مودودی کے  متعلق علامہ وحیدالدین خان لکھتے ہیں :  

"مسلمان کااصل مشن حکومت الہیہ کاقیام ہے۔یہ کام اقتدارکے بغیرنہیں  

ہوسکتا۔اس لیے اٹھواورا ہل اقتدار سے اقتدارکی کنجیاں چھین لو۔جس  

اہل   کو  گاڑی  کی  زندگی  طرح  اسی  چلاتاہے،  انجن  کو  ٹرین  طرح 

طاقت   ہوتو  چلاناچاہتے  کو  گاڑی  کی  اگرزندگی  ہیں۔  اقتدارچلاتے 

ان   اور  کرلو۔مولانامودودی  پرقبضہ  انجن  کے  اقتدار  کرکے  کومنظم 

جیسے انقلابی مفکرین کے خیالات سے متاثرہوکر مسلم نوجوان آج کل  

 24دنیامیں جگہ جگہ گن کلچر چلارہے ہیں" 



 

50 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

د کے شعبے ں ا مودودی ؒ کے ہاں کار تِجدی 

 

ںمولان

سید مودودی ؒ نے جہاں اصلاح کے لیے کوششیں کی ، وہاں انھوں نے کار ِ تجدید کا  

تعین بھی کیا۔ ان کی کامیابی کی اصل وجہ بھی یہی تھی کہ وہ عظیم مصلح بننے سے  

پہلے حدود کار کو متعین کرکے اس کے اندر اصلاح کی کوششیں کرتے رہے ۔ جبکہ  

میں   کیاتو مغرب زدہ معاشرے  کو عبور  اور سرحدات  دیگر مصلحین نے جب حدود 

 اسلامی تعلیمات کی بنیادیں ہلاک میں مصروف ہوگئے۔

 سید مودودی ؒ نے کار ِتجدید کے تقریباً نو شعبے بیان کیے ہیں۔   

 اصلاح کی تجویز  ۔ 2  اپنے ماحول کی صحیح تشخیص  ۔ 1 

   اپنے حدود کا تعین  ۔ 3 

۔  6  عملی اصلاح کی کوشش۔  5    ذہنی انقلاب کی کوشش ۔ 4 

 اجتہاد فی الدین 

عالمگیر  ۔  9   احیائے نظام اسلامی ۔ 8   دفاعی جدوجہد ۔ 7    

 25انقلاب کی کوشش  

سید مودودی نے جماعت اسلامی کے نصب العین اور اہداف ومقاصد کو مزید مختصر  

 کرتے ہوے صرف چار حصوں میں تقسیم کیاہے۔ سید مودودی لکھتے ہیں :  

تطہیروتعمیرافکار: یعنی غیراسلامی افکار ، علوم وفنون اور تہذیبی اثرات کو ختم   .1

کرکے ذہنوں کو اچھے لٹریچر سے حقیقی اسلام کی شاہرا ہ پرلانااورخیالات کے  

 راستے سے زندگیوں کا رخ بدلنا 

صالح افراد کی تربیت: اس سے ایسے افراد کی تربیت و تلاش ہے، جو پرانی یا   .2

 نئی خرابیوں سے پاک ہوں۔ یااب پاک ہونے کے لیے تیارہوں۔  

اصلاح معاشرہ : یعنی صالح افراد اٹھ کر معاشرتی اصلاح کی سعی کریں۔ بستی   .3

کی   حصول  کے  حصوں  معقول  کے  مزدوروں  کی،  آدمیوں  عام  ،مسجدکی،  کی 

جدوجہدوغیرہ۔ عمومی اصلاح میں زمین کی تیاری ہے ، جومسلسل محنت کا نتیجہ  

 ہوتی ہے۔ 



 

51 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

نظام حکومت کی اصلاح : نظام حکومت، قانون، نظم ونسق جواپنے اثرات زندگی   .4

کے ہر حصے میں پھیلارہاہوتاہے۔ جوصالح افرادکے اقتدار کے مقام پر پہنچاتاہے  

 26۔ 

ں۔ روایتی فکر  کی روشنی می اصلاح ں4

سیدمودودی ؒ کی فکر یہ تھی کہ وہ روایتی فکر  کی روشنی میں اصلاح کے خواہاں  

  کوبنیادمانتے ہوئے   "قرآن اور سنت " کے اصولوں    معاشرے کی تشکیل میں    تھے۔

جانب  کی  مستقبل  استوارکرکے  رشتہ  ساتھ  کے  امت  تھے  اسلاف  قائل  کے  ۔    بڑھنے 

وہ   کہ  تھے  سمجھتے  ضروری  لیے  کے  ۔  مصلح  ہو   یافتہ  تربیت  تحریک  وہ  خود 

۔  کوقراردیتے تھے  کارکنان میں تربیت کی کمی     المجاہدین کی ناکامی کی اصل وجہ  

میں   عہد  کے  مودودی ؒ  مغربی  سید  ۔  تھا  غلغلہ   کا  وفلسفہ  فکر  مغربی  پر  مسلمانوں 

ممالک  مسلمان ممالک پر  سیاسی  غلبہ حاصل کر کے واپس گھرجاچکے تھے۔ اس  

پرمسلم اہل علم نے اپنے زوال اور مغربی بالادستی کے اسباب پرغورکیاتو معلوم ہوا  

کہ مسلمان علوم و فنون میں زوال کا شکارہوے جس کی وجہ سے مغرب کو ان پر  

کو   کہ مسلمانوں  ۔ اب ضرورت ہے  ہواہے  اور سماجی غلبہ حاصل  ، سیاسی  تہذیبی 

تعلیم کے میدان میں نکل کر ان علوم کو روایتی علوم کی روشنی میں سیکھناچاہیے۔  

 خورشید ندیم لکھتے ہیں:  

کے   ان  وہ   ، پاتاہے  فروغ  میں  ہاتھوں  جن  اور  معاشرے   جس  "علم 

اثرات سے محفوظ نہیں ہوسکتا۔علم کااپنااگرچہ کوئی مذہب نہیں ہوتا،  

تاہم جس صاحب علم کے توسط سے وہ انسانوں کو منتقل ہوتاہے، اس  

کامذہب ، رویہ ، رجحان ، اس پراثر ضرورکرتاہے ۔اس کی معاشرتی  

، مذہبی اور سیاسی اقدارسے اثر قبول کرتااور اس کے تناظرمیں آگے  

 27بڑھتاہے لہذا ہم علم کو اقدار سے آزاد نہیں قراردے سکتے"۔ 

 ڈاکٹر اسماعیل راجی الفاروقی لکھتے ہیں: 

ماضی میں بعض مسلمان اکابرین نے اسلامی نظام تعلیم کی اصلاح کی  

افکار کے حامل   اجنبی  میں  کہ اس کے نصاب  ہے  نکالی  یہ صورت 

فکرکے   اسی  عبدہ  محمد  مفتی   ، جائیں۔ سرسید  کردیے  داخل  مضامین 



 

52 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

حامل شخصیات تھیں۔ اس طرز فکرکی تکمیل جمال عبدالناصرنے کی۔  

انھوں نے جامعہ ازہرکوجدید جامعہ میں تبدیل کرڈالا۔ان کی مساعی اس  

کی   مسلمانوں  وہ  بے ضررہیں۔  علوم  جدید  نہاد  نام  ہےکہ  قائم  پر  بات 

 28تقویت کا سبب بنیں گے "۔  

ں۔ مغربی فکر سے مشروط استفادہ ں5

"کے   معاشرہ  "اصلاح  نے  جنہوں  ہیں  سے  میں  مصلحین  ان  مودودی  ابوالاعلیٰ  سید 

کو اس کے   مسلم مصلحین  ان  اور  پڑھا  بھی  تناظرکو  مغربی  ساتھ  تناظرکے  اسلامی 

پڑھنے کی ترغیب بھی دی ۔ تاہم  انھوں نے مغربی فکرو فلسفے اور اصلاحی حکمت  

پسند   جدیدیت  کے  حاضر  عصر  وہ  اپنایا۔  طریقہ  کا  استفادے  مشروط  سے  عملیوں 

 مصلحین کی طرح بالکل  آزاد اجتہاد کے قائل نہ تھے۔سید مودودی لکھتے ہیں :  

تعلیم   نئے  ہمارے  نظرتھا،  نقطہ  کا جو  اہل مغرب  متعلق  مذہب کے   ’’

یافتہ لوگوں کی بڑی اکثریت نے اسے قریب قریب جوں کاتوں قبول کیا  

اوریہ تک محسوس نہ کیا کہ مغرب نے مذہب کو جو کچھ سمجھاتھا،  

وہ مسیحیت اور کلیسا کو دیکھ کر سمجھا تھا نہ کہ اسلام کو۔ وہ اس  

اہل کلیساکی ضد میں مذہب اور   انداز فکرکو اخذ کربیٹھے جو  پورے 

اس سے تعلق رکھنے والے مسائل و معاملات کے متعلق  مغرب میں  

 29پیدا ہوا تھا‘‘ 

موجودہ دور میں جدیدیت کے نام سے جو لٹر یچر سامنے ارٓہاہے ۔ اس کا مقابلہ کرنے  

کے لیے بے شمار مصلحین میدان عمل میں ہیں۔وہ اخلاص ، للہیت اور درد دل کے  

ہیں   چاہتے  اصلاحات  معاشرتی  میں  روشنی  کی  اصلاح  اسالیب  کے  مجید  قرانٓ  ساتھ 

بدقسمتی سے امت کی اصلاح کے بجائے ان کے سیلاب میں ہی غرق ہوجاتے   مگر 

ہیں  اور فتنہ انکار حدیث میں مبتلا ہوکر اسلام کی مسلمّات کاانکارکربیٹھتے ہیں۔ وہ  

سارےاسلامی   بلکہ  ہیں  دیتے  دعوت  نہ صرف  کی  اجتہاد  سےآزاد  مرعوبیت  مغربی 

بات کی ہے کہ اس   ہیں۔ جبکہ ضرورت اس  نقب کشائی شروع کردیتے  ڈھانچےمیں 

کا جامہ   اور عقلی مستدلات  ، علمی  معیاری  کو جدید  تعبیرات  و  قرانٓی عبارات  وقت 

کیاجائےجیساکہ   مدعاپیش  اصل  ہو۔  اسٓانی  میں  سمجھنے  کو  عبارت  تاکہ  پہنایاجائے۔ 



 

53 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

کاتعاقب   ان  مکہ  مشرکین  کیاتھا، جب  پیش  دربارمیں  کے  نجاشی  نے  رسول  اصحاب 

تھے۔   پہنچے  ہوئے  نبینا‘‘ کرتے  نابہ  وماجاء  اللَّہ  ماقال  واللَّہ  وہی  30’’نقول  ہم  قسم  کی  ’’الله 

  کہیں گے جو الله  تعالیٰ کا حکم اور رسول اللهصلى الله عليه وسلم کی تعلیم ہے ‘‘ 
 لکھتے ہیں :  31ڈاکٹر رفیع الدین  

’’اسلام کو عروج کی طرف لے جانے ایک ہی طریقہ ہے کہ ہم  شدت  

سے تمام روحِ قرانٓ سے وابستہ رہتے ہوئے مغرب کے غلط  فلسفیانہ  

اندر   کے  قرانٓ  مجملاً  رد  کا  فلسفوں  تمام  ان  کریں۔  تردید  کی  تصور 

نہیں   قائل  کو  اغیار  نقل کر کے  کو  قرانٓی عبارتوں  موجود ہے۔محض 

کو   موقف  کے  قرانٓ  میں  بارے  کے  فلسفہ  غلط  ہر  بلکہ  سکتے  کر 

 32جدیدمعیاری، علمی اور عقلی استدلال کاجامہ پہنائیں‘‘ 

کو   الحاد  مغربی  پر  بنیاد  کی  افکار  و  علوم  عمرانی  اور  سائنسی  میں  اسلام  عالم 

خوبصورت الفاظ میں پیش کیاگیا۔ استعماری دور میں مسلمانوں کو یہ باور کرانےکی  

کےمطابق   نظریات  کے  افکار  جدید  مدار  و  دار  کا  فلاح  کی  ان  کہ  گئی  کی  کوشش 

زندگی کی تنطیم میں ہے۔ اس کےرد عمل میں دو انتہاء پسندانہ نقطہ ہائےنظر سامنے  

 آئے۔  

   کے علوم  روایتی  صرف  کیاجائے۔  نظر  صرف  مکمل  سے  نظریات  و  افکار  ان 

 ذریعےتفہیم  دین کی جائے۔ 

   کلی طورپر قبولیت کی راہ اپنائی جائے۔ ہر نظریہ اور عمل کو جدید تصور کے

 ساتھ ہم آہنگ کردیاجائے۔  

ہم   اپنائی۔ قرآن وسنت سے  اعتدال کی راہ  انتہاوں کےدرمیان  دو  نےان  سید مودودی ؒ 

مخالف امور کو دلیل کے ساتھ رد کیا۔ آپ نےعصرحاضر  جب کہ    آہنگ امور کو قبول  

کے منہج اور کلام کی روشنی میں رد کیا  ۔ آپ کا طرز استدلال صاحب عقل کو اپیل  

دیگر   اور  القرآن  تفہیم  نے  انھوں  تھاکہ  یہ  کارنامہ  اصلاحی  کا  مودودی ؒ  کرتاہے۔سید 

اصلاحی کتب لکھ کر معاشرے سے بگاڑ کے خاتمہ کے لیے کوششیں کیں۔انھوں نے  

اصلاح معاشرہ کے لیے شیخ محمد عبدہ کا طرز اختیارکیا۔مسلمانوں کو خواب غفلت  

 سے چونکا دینے کی سعی کی۔   



 

54 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

 سے ں6

ث

ںاحتراز ںحتی الامکان ۔ اصلاح می متکلمانہ مباح

یاتو   تشریحات  کی  مصلحیں  مذہبی  کہ  ہے  دعویٰ  کا  پسندوں  جدیدیت  عصرحاضرکے 

متکلمانہ مباحث میں الجھی ہوئی ہیں  اوروہ تعبیر و تشریح سمجھانے میں ناکام ہیں یا  

ان میں جوش اور جذباتیت اتنی ہے کہ بات سمجھ نہیں آتی ۔لیکن سید مودودی ؒ نے ان  

مولانا مودودی قرن اولیٰ کے معاشرے  اعتراضات کو اصلاح میں یکسر رد کردیاہے ۔

بازیافت کے خواہاں تھے۔ تاہم  وہ اس کے مکمل قائل نہ تھے کہ مثالی معاشرے کی   

آج   بعینہ  اور  بجنسہ  کو  اجتہادات  کے  کرام  فقہاے  متعلق  کے  اصلاح  اور  تشکیل 

اور   دین  کو  اسلام   وہ  تھے۔   قراردیتے  حیات  ضابطہ  کو  اسلام  وہ  نافذکیاجائے۔ 

ایک   ۔   کو  نظام  دارانہ  اور سرمایہ  اشتراکیت  دیتے تھے جس طرح  قرار  آئیڈیالوجی 

باخدا ہے اور دوسری بے خدا۔ خدا کی ذات ،صفات کے منطقی تعلق سے قطع نظر ،  

وہ ایک ہدایت دینے والا اورمعاشرتی خیرکے لیے شریعت نازل کرنے والا خدا ہے ۔  

انسانی مسائل کے   دبحثیں  لزوم وامکان  کی مجر  اور جبروقدر،  ذات، صفات  خداکی 

  ، معاشی   ، سیاسی  پاس  کے  اس  کہ  بتاناچاہیے  یہ  کو  اسلام  آتیں۔  نہیں  کام  کے  حل 

معاشرتی مسائل کا کیاحل ہے ؟ اورکون سا سوشل سسٹم ہے ، جو اسلام نے دیاہے ۔  

کے   جمہوریت  مبنی  پر  اس   ، حاکمیت  انسانی   ، داری  سرمایہ  اشتراکیت،  قومیت، 

برخلاف اسلام کا حل نہ صرف مسلمانوں کے لیے بلکہ پوری دنیاکے لیے بہترین حل  

بارے کوششوں کے   ندوی جماعت اسلامی کی معاشرتی اصلاحات  ۔ مسعود عالم  ہے 

 متعلق لکھتے ہیں:  

تھاکہ   یہ  وہ  بنایا،  لیے  مقصد کے  کو جس  جماعت  نے  مودودی  "سید 
انسانی زندگی کے پورے نظام کو اس کے تمام شعبوں کو ، فکرونظر،  
تہذیب    ، وتربیت  تعلیم   ، سیرت وکردار  واخلاق،  مذہب  وخیال،   عقیدہ 
بین    ، قانون وعدالت، صلح وجنگ  ، معاشرت، ریاست،  تمدن  وثقافت، 
پر   ہدایت  انبیائے کرام کی  اور  بندگی  تعلقات  سمیت خدا کی  الاقوامی 

 ۔  33قائم کیاجائے" 

ں۔ جمودی رد عمل کی حوصلہ شکنی ں7

۔   ہے  کاحکم  قرآن  کااستعمال  عقل  لیے  کے  تبلیغ  اور  تفہیم  تعبیر،  کی  شریعت 

مندوں   عقل  بھی  کو  پکڑنے  عبرت  اور  غورکرنے  میں  مظاہرکائنات 



 

55 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

ہو۔   تقلیدکاقائل  اندھی  جو  نہیں   فرد  ایساکوئی  میں  اسلام  کاشعارقراردیاگیاہے۔اہل 

عقلیت  معاشرتی اصلاح میں سید مودودی کی فکریہ تھی کہ وہ جمود کے مخالف  اور  

اثٓار قدیمہ  کے محافظوں کی حوصلہ افزائی نہیں کرتے    کی کچھ طرفداری کرتے ہیں۔

تھے۔ وہ تغیر زمانہ کے ساتھ اسلام کے نظریہ اجتہاد کے زبردست حامی تھی ۔ مگر  

اس کے باوجود ان کی فکر جدیدیت پسند مصلحین سے مختلف تھی۔ وہ جدیدیت پسندوں  

باندھنے والے جمود کے علمبرداروں کی   بند  تہذیبوں کے ساتھ  فاتحانہ  کی طرح نئی 

۔    تھے  نہیں کرتے  ۔  توہین  اور مناظرانہ ہے  دفاعی  انداز زیادہ تر  مولانا  اس فکرکا 

 مودودی ؒ لکھتے ہیں :  

’’ میں مانتاہوں کہ دوسرے رد عمل کے اندر فائدے کاایک قیمتی پہلو  

تھااور ہے ۔ وہ جتنا قابل قدر ہے ، اس کی اتنی ہی قدر میرے دل میں  

بچارہ   علم  کا  فقہ  اور  وحدیث   قرانٓ  بھی  کچھ  جو  ہاں  ہمارے  ۔  ہے 

گیاہے ، ہمارے بزرگوں نے دین اور اخلاق کی جومیراث چھوڑی تھی  

ائٓندہ   اور  گئے  بیٹھ  کر  سنبھال  کو  اس  لوگ  کچھ  کہ  ہے  بساغنیمت   ،

 34نسلوں کی طرف اس کو منتقل کررہے ہیں‘‘ 

 جاہلیت سے غیر مصالحت پسندانہ طرز عمل  

سید مودودی جانتے تھے کہ بعض نام نہاد مصلحین اپنے مذموم عزائم کی تکمیل کے  

تجدیدی حربے آزماتے ہیں۔ وہ مجدد نہیں ، متجدد  ہوتے ہیں۔ ان کا مقصد لوگوں کو  

مذہب سے دورکرنے اور نفسانی خواہشات پرچلانے کے سوا کچھ نہیں ہوتا۔  سادہ لوح  

لوگ تجدید اور تجدد میں فرق نہیں کرتے۔  ان کے ہاں "تجدید "اور "تجدد "ہم معنیٰ ہیں  

انقلابی طریقے سے   اور  ایجاد کرے  نیاطریقہ  جو  وہ شخص  ہر  کہ  ہے  گمان  کا  ۔ان 

انحطاط کو دیکھ کر   بالخصوص جو لوگ مسلمانوں کے  ۔  ہوتاہے  چلادے ، وہ مجدد 

اقتدار   برسر  کی  زمانہ  اپنے  اور  ہیں  کرتے  کوشش  کی  سنبھالنے  حیثیت سے  دنیوی 

جاہلیت سے مصالحت کرکے اسلام اور جاہلیت کا نیا ملغوبہ تیارکرلیتے ہیں، یا فقط نام  

نوازا   خطاب سے  کے  مجدد  انھیں  ہیں،  جاتے  رنگ  میں  رنگ  کے  جاہلیت  کر  رکھ 

 جاتاہے ۔ حالانکہ تجدید کا کام ا س سے بالکل مختلف ہے ۔  

 سید مودودی ؒ لکھتے ہیں:  



 

56 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

نہ    ، نہیں  تجدید  نام  کا  نکالنے  صورتیں  کی  مصالحت  سے  ’’جاہلیت 

اسلام اور جاہلیت کا نیامرکب بناناتجدیدہے ۔ بلکہ تجدید دراصل یہ ہے  

کہ اسلام کو جاہلیت کے تمام اجزاء سے چھانٹ کر الگ کیاجائے اور  

فروغ   سے  پھر  میں  صورت  خالص  اپنی  اسے  حدتک  کسی  نہ  کسی 

دینے کی کوشش کی جائے۔ اس لیے مجدد جاہلیت کے مقابلہ میں سخت  

اور کسی خفیف سے خفیف جز میں   ہوتاہے  ادٓمی  غیر مصالحت پسند 

 35بھی جاہلیت کی موجودگی کاروادار نہیں ہوتا‘‘ 

رات ں

ث

ںاصلاحی تحری  کے نتائج و ت

کا   تو اس   ، ہے  تعلق  کا  وثمرات  نتائج  اخروی  جہاں تک مصلحین کی کوششوں کے 

صحیح علم الله تعالیٰ کے پاس ہے  اور وہ کسی بھی انسان کی ادنیٰ سی کوشش کوبھی  

ضائع نہیں کرے گا۔ وہ انسانوں کے دلوں کے بھید جانتا  ہے ۔ اس کے علم میں ہے کہ  

 کون کس نیت سے اصلاح اور دعوت کی راہ پر گامزن ہواہے ۔ فرمان خداوندی ہے :  

 ِ سَبِيلِ اللََّّ فِي   
َ
ون

ُ
اتِل

َ
يُق  

َ
ة
َّ
جَن

ْ
ال هُمُ 

َ
ل نَّ 

َ
بِأ هُمْ 

َ
مْوَال

َ
وَأ سَهُمْ 

ُ
ف
ْ
ن
َ
أ  
َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
الْ مِنَ  رَى 

َ
ت
ْ
َ اش   إِنَّ اللََّّ

ى بِعَهْدِهِ مِ 
َ
وْف
َ
رْآنِ وَمَنْ أ

ُ
ق
ْ
جِيلِ وَال

ْ
ن ِ
ْ
وْرَاةِ وَالإ

َّ
ا فِي الت

ًّ
يْهِ حَق

َ
 وَعْدًا عَل

َ
ون

ُ
ل
َ
ت
ْ
 وَيُق

َ
ون

ُ
ل
ُ
ت
ْ
يَق

َ
نَ  ف

عَظِيمُ 
ْ
 ال

ُ
وْز

َ
ف
ْ
لِكَ هُوَ ال

َ
مْ بِهِ وَذ

ُ
ذِي بَايَعْت

َّ
مُ ال

ُ
بْشِرُوا بِبَيْعِك

َ
اسْت

َ
ِ ف

 36اللََّّ

کے   ان  اور  کو  جانوں  کی  ان  سے  مسلمانوں  نے  تعالٰی  الله  شبہ  ’’بلا 

مالوں کو اس بات کے عوض خرید لیا ہے کہ ان کو جنت ملے گی۔وہ  

لوگ الله کی راہ میں لڑتے ہیں۔ جس میں قتل کرتے ہیں اور قتل کئے  

جاتے ہیں، اس پر سچا وعدہ کیا گیا ہے تورات میں اور انجیل میں اور  

قرآن میں اور الله سے زیادہ اپنے عہد کو کون پورا کرنے والا ہے۔ تو  

تم لوگ اس بیع پر جس کا تم نے معاملہ ٹھہرایا ہے خوشی مناؤ۔ اور یہ  

 بڑی کامیابی ہے۔‘‘ 

جو   انھیں  كه  ھوتاھے  واضح  تو  لیاجائے  جائزہ  كا  جدوجھد  كي  اسلامي  جماعت  اگر 

کا اصل مطمع   ہے۔ مولانامودودی ؒ کی زندگی  بھی جزوی  وہ   ، ہوئی  کامیابی حاصل 

گی۔   جائے  کی  اصلاح  کی  انسانیت  میں  شعبوں  تمام  کے  زندگی  تھاکہ  یہ  فکر  نظر 

ثقافت،   و  تہذیب  تعلیم وتربیت،  ونظر، عقیدہ وخیال، مذہب و اخلاق، سیرت و کردار، 



 

57 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

، قانون و عدالت، صلح و جنگ، اور بین ُالاقوامی  ست  تمدّن و معاشرت، معیشت وسیا

گامگر معاشرے میں    تعلّقات سمیت خُدا کی بندگی اور انبیاءؑ کی ہدایت پر قائم کیا جائے 

موجود ان کی تمام کوششوں کے نتائج ہمارے سامنے ہیں۔ سیاسی ، معاشرتی ، معاشی  

 ۔ 37، قانونی اصلاح کس حد تک ہوئی ، اس کا سارے لوگوں کو ادراک ہے   

  ، فراہمی  کتب کی  اور  لٹریچر   ، تعاون  میں  کاموں  عامہ کے  رفاہ  اور  ہم خدمت  اگر 

تحریر ات سے شعور اور بیدار پیدا کرنے کو دیکھیں تو نظراتٓاہے کہ سید مودودی ؒ  

کی وفات کے بعد بھی یہ سلسلہ اپنی حالت پر برقرارہے ۔ جماعت نے ایسے رجال کار  

فراہم کیے ہیں جنہوں نے مولانا مودودی ؒ  کی کمی پوری کرنے کی سعی ضرور کی  

بھی   سراہا  کو  مجاہدانہ کردار  اسلامی کے  جماعت  کی طرف سے  الناس  عامۃ  ۔  ہے 

جاتاہے ، مگر سیاسی یا اخلاقی طورپر پھر بھی یہ لوگ جماعت کے قریب نہیں اتٓے ۔  

وہ جماعت اسلامی کی شخصیات کو ان کاموں میں اہل سمجھتے ہیں ، مگر پھر بھی  

 ملک کی باگ دوڑ ان کے ہاتھ میں دینے کو اخٓر کیوں تیار نہیں  

ا وحید الدین خان ؒ ں معاشرتی اصلاحات کی تفہیم وتشریح می   ں

 

مولان

38

 کا نقطہ نظں

کی   ۔ان  ہے  جانتی  طورپر  کے  پسندشخصیت  امن  کودنیاایک  خان  وحیدالدین  علامہ 

اور   مسلمانوں  اور  پیداکرنا  آہنگی  ہم  میں  عالم  اورمذاہب  اسلام  کامقصد  زندگی 

میں   راے  کی  کرناتھا۔ان  دور  کو  فہمیوں  غلط  والی  پیداہونے  مابین  کے  غیرمسلموں 

اور   جائیں  بناے  لیے حالات سازگار  تبلیغ کے  کہ  ہے  لیے ضروری  دین کے  دعوت 

معاشرتی اصلاحات کی  نفرتوں کی حائل خلیج کو دورکرکے تبلیغ کاپیغام عام کیاجائے۔  

تفہیم وتشریح میں مولانا وحید الدین خان کا نقطہ نظر جداگانہ تھا۔ وہ روایت پسند علماء  

پسندانہ   مصالحت  میں  فکری  کی  ان  تھے۔  فکررکھتے  جداگانہ  اپنی  میں  مقابلہ  کے 

رویے کو نہایت اہمیت حاصل تھی ۔ وہ اصلاح میں "صلح " کامادہ ہونے کی وجہ سے  

 عدم تشدد کے قائل تھے۔ ان کی فکرکے اہم پہلو حسب ذیل ہیں :  

ں۔ آزاد اجتہاد  کے ذریعے اصلاح ں1

خان ؒ   الدین  وحید  بھرپور    علامہ  کی  بیداری  میں  امت  سے  لٹریچر  قیمتی  اپنے  نے 

کوشش کی۔ معاشرتی اصلاحات کے متعلق ان کاخاص منہج واسلوب تھا، جس میں وہ  

متفرد ہیں۔وہ مسائل میں آزاد اجتہاد کی ضرورت پر زور دیتے تھے۔ شخصیت پرستی  



 

58 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

کے خاتمہ ان کانمایاں موضوع رہا۔آزاد اجتہاد کے بھرپور حامی تھے۔ان کاخیال تھاکہ  

 اجتہاد مطلق اور مقید دوطرح کاہوتاہے۔ لکھتے ہیں:  

"اجتہاد مطلق میں مذاہب اربعہ کی قید سے آزاد ہوکر مسئلے کا حالات  

میں   مقید  اجتہاد  لیاجاتاہے۔جبکہ  جائزہ  مطابق  کے  زمانے  اور 

اجتہاد   ہوئے  اندررہتے  کے  ورک  فریم  آرتھوڈاکسی 

سبب   کااصل  ہونے  معطل  تفکیرکے  اسلامی  کیاجاتاہے۔دورحاضرمیں 

یہی تقسیم ہے۔موجودہ زمانہ کاعالم شعوری یاغیرشعوری طورپر مدون  

موجودہ   وہ  لیے  پاتا۔اس  نہیں  باہرجاکرسوچ  سے  ڈھانچے  کے  فقہ 

بھی   سے  دینے  راہنمائی  گہری  میں  مسائل  فکری  کے  زمانے 

 ۔39قاصررہتاہے" 

فریم   اس  تھے۔کہ  خلاف  سخت  کے  ورک    فریم  آرتھوڈاکسی  خان  وحیدالدین  علامہ 

ورک کے اندررہ کراجتہاد کرنے کاحکم نہ الله تعالیٰ نے دیا، نہ الله کے رسول نے اور  

ان   ہیں۔  قراردیتے  کاشاخسانہ  پرستی  نے۔ وہ اس عمل کو شخصیت  اربعہ  ائمہ  ہی  نہ 

کے ہاں شاہ عبدالعزیزکاہندوستان کو دارالحرب قراردینا، سید احمد بریلوی کااجتہاد کے  

دینا اور پھرعوام کا اس پر   جاکرلڑنا، آیت الله خمینی کا رشدی کو قتل کرنے کافتویٰ 

 عمل کرناشخصیت پرستی تھی ۔ جس پراس دورکے اہل علم کو غورکرناچاہیے تھا۔ 

قائل   کے  افزائی  حوصلہ  کی  والوں  کرنے  کوششیں  مصلحانہ  خان  وحیدالدین  علامہ 

تھے۔ انھوں نے حوصلہ شکنی کرنےوالوں پر سخت برہمی کااظہارکیا۔ انھوں نے اس  

دنیاکاکفرپانچ   ساری  اور  مکہ  مشرکین  کیاکہ  نقل  کاواقعہ  احزاب  غزوہ  سے  حوالے 

ہجری کو مسلمانوں کومٹانے کے لیے مدینہ کامحاصرکرنے آن پہنچا، پھراہل ایمان نے  

خندق کھود کرخود کومحفوظ کیا۔ اس موقع پر نعیم بن مسعود اشجعی رات کے وقت الله  

کااعتماد   کودونوں طرف  ، جس  ہوں  ایسا شخص  کہامیں  اور  آئے  پاس  کے  نبی  کے 

حاصل ہے۔ایک طرف میں سچے دل سے مسلمان ہوچکاہوں اور دوسری طرف سابقہ  

تعلق کی بناء پر ابھی تک قریش اور یہود میری عزت کرتے ہیں۔یہ سن کرالله کے نبی  

ہو۔بلکہ آپ نے خوش   نے یہ نہیں فرمایاکہ بھاگ جاو، تم توہمارے دشمن کے ایجنٹ 

 ہوکرفرمایا:  



 

59 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

 40انما انت رجل واحد  

واپس   کرکے  ختم  محاصرہ  دشمن  کہ  تدبیرکی  حکیمانہ  ایسی  نے  اس 

 ۔ 41چلے گئے 

مکمل   زمانہ  موجودہ   : ہیں  لکھتے  ہوئے  ڈالتے  روشنی  پر  ضرورت  کی  اجتہاد 

طورپربدلا ہوازمانہ ہے۔قدیم زمانہ میں نقلی دلائل کسی کومطمئن کرنے کے لیے کافی  

بنیادقیاس پرقائم   اہمیت بڑھ چکی ہے۔قدیم معقولات کی  ہوتے تھے۔اب عقلی دلائل کی 

کو   فرقوں  اسلامی  داخلی  کلام  علم  ہے۔قدیم  پرقائم  بدھیات  بنیاد  کی  تھی۔جدیدمعقولات 

نظررکھ   پیش  کو  گمراہیوں  خارجی  کلام  کیاگیاتھا۔جدیدعلم  مرتب  کر  رکھ  سامنے 

 42کرمرتب کیاجائےگا۔ 

اسلام   انھیں  وہاں   ، تھے  دیتے    پر زور  اہمیت  کی  اجتہاد  آزاد  جہاں  علامہ صاحب 

تقلید   وہ  ۔  ہے  گلہ  بھی   کا  عمل  رد  اور  رویے  جذباتی  ہوئے  بڑھتے  میں  پسندوں 

شخصی  اور فتویٰ پرستی کے نتیجہ میں بڑھنے والی  جذباتیت کے بھی سخت خلاف    

تھے اور اسے اصلاح کے راستے میں بڑی رکاوٹ قرار دیتے  تھے۔ ان کاخیال ہے  

مخالف   کے  ان  لوگ  گاتو  پرآئے  منظرعام  کاکام  نوعیت  اجتہادی  کوئی  بھی  جب  کہ 

ہوجائیں گے ۔ اس لیے اسلام کی تشریح نو کو لوگ نیادین سمجھ لیتے ہیں اور مٹانے  

 کے درپے ہوجاتے ہیں۔ 

ں۔ اصلاح   می عدم تشدد ں2

علامہ وحیدالدین خان ؒ اصلاح میں عدم تشدد کے قائل تھے۔وہ پرتشدد امورکو آتنک واد  

۔   ان کے ہاں یہ    سے تعبیرکرتے تھے۔کہ کوئی بھی غیرحکومتی تنظیم ہتھیاراٹھائے 

مسلم   خود  کہیں  اور  ساتھ  کے  حکمرانوں  غیرمسلم  کہیں  مسلمان  کچھ  جو  لڑائیاں 

 ۔ 43حکمرانوں کے ساتھ اسلام کے نام پر لڑرہے ہیں۔وہ سراسرغیراسلامی ہے 

ان کے ہاں اصلاح کے لیے تشددبھرا انقلابی نظریہ درحقیقت کارل مارکس کے نظریہ  

سے درآیاہے۔جب کمیونزم نے دنیامیں نظریے کوقوت بخشنے کے لیے طاقت استعمال  

کے   طاقت  بھی  نے  ومصلحین  مفکرین  مسلم  سے  اس  کیاتو  پرقبضہ  اقتدار  اور  کی 

استعمال کانظریہ کے غلبے کے لیے استعمال کرنالازمی خیال کیا۔ گویا ان کے نظریے  

کی روشنی میں یہ طے پایاکہ پہلے سیاسی طورپر اقتدارحاصل کیاجائے، پھر شریعت  



 

60 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

نافذ کیے جائیں۔علامہ وحیدالدین خان لکھتےہیں کہ اسلام میں اصلاح اور   کے قوانین 

 ( انقلابی  د  نہا  نام  ہے۔  تدریجی  طریقہ  کا  کا  Revolutionaryتبدیلی  اسلام  طریقہ   )

 44طریقہ نہیں ۔ 

صرف   ہوگی،  نہیں  جہاں  تدریج  میں  اصلاح  تھاکہ  نظریہ  کا  خان  الدین  وحید  علامہ 

نظام   وہ  جلد  بہت  تو  کیاجائے  داخل  میں  مذہب  کو  لوگوں  تحت  کے  انقلاب  نظریہ 

حکومت ناکام ہوجاتاہے۔ اس حوالے سے انھوں نے شاہ اسماعیل دہلوی اور سید احمد  

مگرجلدہی   کیا۔  قائم  اقتدار  میں  پشاور  نے  انھوں  کہ  ہیں  کی  پیش  مثالیں  کی  بریلوی 

قتل   کو  عاملوں  مقررہ  کے  صاحب  سید  نے  مسلمانوں  ہوئے۔مقامی  پیدا  اختلافات 

کردیا۔یوں اسلامی حکومت بننے کے ساتھ ہی ختم ہوگی۔ جبکہ اس کے مقابلے میں الله  

اقتدار ،   کے رسول نے جب مکہ میں اصلاح کاآغاز  کیاتو مشرکین مکہ نے آپ کو 

۔ مگر آپ نے حالات کے عدم سازگار ہونے کی وجہ سے   پیش کش کی  جائیداد کی 

زیادہ   وہ  تو  کیاگیا،  قائم  اقتدار  اگر  کہ  تھے  جانتے  وہ  کی۔  نہیں  قبول  پیش کش  کوئی 

 دیرپائیدار نہیں ہوگا۔ اس کے لیے سازگار ماحول ضروری ہے ۔ 

انوی عقلیت )ں3

ث

 (ںSecondary rationalism۔ن

عالم اسلام میں بسنے والے مسلم مفکرین ، مصلحین اور زعماء جب مغرب کے علم  

جدید سے فیض یاب ہوتے ہیں اور مغرب کی چکاچوندکوآنکھوں سے دیکھتے  ہیں تو  

سمجھتے ہیں کہ مغرب  کی ترقی  کا راز جدیدیت جبکہ ہماری تنزلی کا راز روایت  

عقل    لگام  بے  اپنی  پھروہ  ہے۔  میں  تنقیدبناتے  45پسندی  کوہدف  مذہب  ذریعے  کے 

نہیں   ادارک  کا  حقیقتوں  ساری  سے  جس   ، ہے  محدود  عقل  کی  انسان  ہیں۔حالانکہ 

 کیاجاسکتا۔ مولاناوحیدالدین خان لکھتے ہیں :  

"ہمارا اصل مسئلہ یہ ہے کہ ہم کوصرف محدود عقلی صلاحیت حاصل  

ہے ۔ حقائق کی کائنات لامحدود ہے ۔ اس کے مقابلہ میں انسان کی عقل  

اصول   پسند  دل  ایک  اصول  کا  عقلیت  ابتدائی  لیے  اس  محدود۔  انتہائی 

نہیں"۔ اصول  عمل  قابل  وہ  دنیامیں  مگراس   ، نیز   46توہوسکتاہے 

فرعون   ۔  ہے  اختیارکرناضروری  انداز  نرم  میں  اصلاحات  معاشرتی 

کرناثابت   ہدایت  یہ  ہوے  بھیجتے  سامنے  کے  انسان  سرکش  جیسے 



 

61 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

طورپر   مطلق  انداز  حکیمانہ   اور  نرم  لیے  کے  دعوت  کہ  کرتاہے 

مطلوب ہے۔ مدعوکی طرف سے کوئی بھی سختی یا سرکشی داعی کو  

کاانداز کھو دے   اور شفقت  دیتی کہ وہ دعوت میں نرمی  نہیں  یہ حق 

‘‘47 

 سےانحراف  کی اصل وجہ ں

 

 
ںروای

جدیدیت پسندوں کا خیال ہے کہ علم کی بنیاد عقل ، تجربہ اور مشاہدہ پرہے۔ نظام میں  

استفادہ   سے  زرائع  علمی  تین  ان  لیے  کے  کےخاتمہ  بگاڑ  ہونےوالے  پیدا 

کا   لیے  عقل  ۔ اس  ‘ کی ضد ہے  ’قدیم  کرکےفسادکاخاتمہ ممکن ہے۔ چونکہ جدیدیت 

تقاضہ یہ ہے کہ بگاڑ کے  خاتمہ کے لیے قدیم روایت کو بھی چھوڑ دیاجائے گااور  

انداز کیاجائےگا،جن سے بگاڑ کے   اس کے ساتھ  اس کے ان اصولوں کو بھی نظر 

خاتمہ کا طریقہ بتایاگیاتھا۔ مولاناوحیدالدین خان جدیدیت پسند ذہنوں کی اس خرابی کو  

 بیان کرتے ہوئے لکھا:  

جب   سے  طاقت  مشینی  میں  عیسوی  صدی  اٹھارویں  ’’جب 

کارخانےمعرض وجود میں ائٓےاور دنیامیں صنعتی انقلاب ایٓاتو لوگوں  

صنعتی   ہمارا  رہا،بلکہ  نہیں  کامسئلہ  ملکیت  صرف  نےدیکھاکہ 

پیدا   بغاوت  افکار کے خلاف  پر روایتی  استحصال ہورہاہے۔ اس موقع 

ہوئی ۔ یہ بغاوت یہاں تک پہنچی کہ خود انفرادی ملکیت کوہی منسوخ  

کردیاگیا۔ تاہم ابٓاد دنیاکے تقریباً ادٓھے حصے پرایک تجربہ کرنے کے  

رد   محض  ملکیت  تنسخ  کہ   ، ہوئی  معلوم  کو  انسان  جو  بات  بعداخٓری 

نے   ۔ جس  تھی  کاروائی  انتہاپسندانہ  ایک  تحت  کے  جذبات  کے  عمل 

نتیجہ   دوسرا شدید تر استحصالی نظام وجود میں لانے کے سوا کوئی 

 48پیدانہیں کیا‘‘ 

ں۔اصلاح  می مصالحت سے کام لینں4

ہمیشہ   نے  انھوں  تھے۔  مصلح  پسند  صلح  وہ  کہ  رہاہے  منہج  کایہ  الدین  وحید  علامہ 
تشددکی نفی کی۔انھوں نے اصلاحی عمل میں دوسروں کومعاف کرنے ،مخالفین سے  
۔حدیبیہ   دیاہے  قرار  موثر  میں زیادہ  مقابلہ  تشددکرنے کے  اور  لڑنے  کو  صلح کرنے 
معاہدہ طے   اور  گئی   دی  نہ  اجازت  پرجب مسلمانوں کو عمرہ کرنے کی  موقع  کے 



 

62 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

پاگیا اور الله کے نبی نے اس معاہدے کوفتح سے تعبیرکیاتو صحابہ کو ناگوارگزارا کہ  
ہیں: "حدیبیہ کے   ہیں۔لکھتے  ناکام ہوکرواپس جارہے  ہم  فتح ہے ، جس میں  یہ کیسی 
کی   جاری  کہ  ہے  کاتجربہ  تاریخ  تھا۔ساری  کامسئلہ  دینے  قربانی  کی  وقار  پر  محاذ 
قربانی اتنی آسان ہے ، کہ بے شمارلوگ اس کی قربانی دے چکے ہیں، لیکن وقار کی  
یہ   نے  نظرآتاجس  نہیں  کوئی  ء  سوا  کے  چندبندوں  کے  ہے۔الله  مشکل  زیادہ  قربانی 

 49قربانی دی ہو" 
دیکھ   سامنے  کے  وقارکوآنکھوں  اپنے  وہ  ۔  جاتاہے  ہیروبن  والا  قربانی  کی  جان 
رہاہوتاہے ، جبکہ وقار کی قربانی انسان کو زیروبنادیتی ہے اور انسان اپنی توہین ہوتا  
آنکھوں سے دیکھتاہے ۔ الله کے رسول نے حربی منہاج میں انسانوں کوقتل کرنے کے  

 بجاے تسخیرکاحدیبیہ منہاج اپنایا۔  

ں۔معاشرتی اصلاحات می وحی سے راہنمائی لینں5

سے   اپنےارادےاورقدرت  جو  ہے  مخلوق  ایسی  ایک  انسان  میں  مخلوقات  کائناتی 
جوکرناچاہے کرسکتی ہے ، جبکہ دیگرکوئی مخلوق ایسی نہیں کہ ان کاقانون ان کے  
خان ؒ    الدین  وحید  علامہ  ۔  کرناہے  دریافت  خود  عمل  اپناقانون  کو  ہو۔انسان  ساتھ 
معاشرتی اصلاحات کےمتعلق قانون قدرت اور وحی یعنی روایت کے قائل تھے۔ جبکہ  

 جدیدیت پسندوحی  کو راہ ہدایت نہیں سمجھتے۔مولانالکھتےہیں :  
’’مگرجب انسان اپناقانون عمل دریافت کرناچاہتاہے تو معلوم ہوتاہےکہ  
محدودیتیں   کی  انسان  کرسکتا،کیونکہ  نہیں  دریافت  اسے  وہ 

(Limitations  فیصلہ کن طورپراس کی راہ میں حائل ہیں انسان کی)
الہام   خدائی  لیے  تعمیرکے  کی  زندگی  جوکہ  ہے  کمی  وہ  یہی 

 50کوضروری ثابت کرتی ہے ‘‘ 

رقی کی بنیاداسلام ہے ں

 

ںمادی ت

عصرحاضر میں جدیدیت  پسند ذہنیت کے حامل لوگ اسلام  اور قرانٓ  کو ترقی کی  
ترقی کے   سائنسی  اور  مادی  اسلام  کہ  ہے  کاخیال  ان  ہیں۔  رکاوٹ سمجھتے  میں  راہ 
راستے میں رکاوٹ ہے ۔ اگراسلام کو ترقی کے راستے سے نکال دیاجائے تو کوئی  
کمی واقع نہیں ہوگی ۔جبکہ روایت پسند مصلحین کی یہ فکررہی ہے کہ وہ وحی کوہی  

 اصل ترقی کی بنیاد سمجھتے ہیں۔

 علامہ وحیدالدین خان لکھتے ہیں :     

ہدایت ربانی کاانکشاف ہے،   ’’اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلام اصلاً 

صنعتی   اور  سائنسی  ۔  دکھاتاہے  کاراستہ  کامیابی  کوابدی  ادٓمی  جو 

ترقیاں براہ راست اسلام کا مقصود نہیں۔ مگراس میں کوئی شک نہیں  



 

63 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

کہ سائنسی اور صنعتی ترقیاں اسلامی انقلاب کاہی نتیجہ ہیں۔ اگراسلام  

 51نہ اتٓا تو دنیاوی ترقیاں بھی ظاہرہوئے بغیر پڑی رہتیں ‘‘ 

اں6

 

رنبان کرن

 

ں۔اصلاح کے دوران دنیاوی مصلحتوں کوق

اگر مصالحت کے بغیر سچے دین کی دعوت اور تبلیغ جاری رکھے تو اسے طاقتوں  

سے لڑ کر سخت رد عمل کاسامناہوسکتاہے ۔ معیشت تباہ ہوسکتی ہے ۔ عزت و جان  

خطرے میں پڑسکتی ہے ۔ اعوان وانصار سے محروم کیاجاسکتاہے ۔ اگر اصلاح کا  

فریضہ جاری رکھے تو دنیاوی مصلحتیں ہاتھ سے چھوٹتی ہیں اور اگر دعوت کا کام  

جاری رکھتاہے تو دینی مصلحتیں ہاتھ سے جاتی ہیں۔ ایسے حالات میں مصلح کی ذمہ  

داری ہوتی ہے کہ وہ دعوت کے تقاضے پورے کرے ۔ عوام کی طرف سے ڈالی ہوئی  

تکالیف کو الله کے سپر د کرے ۔ اسی لیے نبی کو تسلی دیتے ہوے کہاگیاکہ الله تعالیٰ  

اپٓ کو لوگوں سے بچائے گا۔یہود نے جب قرانٓ مجید کی ہدایت کو ماننے سے انکار  

کیا تووہ سادہ معنوں میں محض انکار نہ تھا۔ بلکہ اس کے پیچھے ان کا یہ زعم شامل  

تھاکہ وہ نجات یافتہ لوگ ہیں۔ ہمیں کسی ہدایت کوماننے کی کیاضرورت ۔ جولوگ اس  

 52قسم کی پرفخر نفسیات میں مبتلاہوں ، ان میں شدید قسم کی انانیت جنم لیتی ہے ۔‘‘ 

خود   وہ  جب  طورپر  ،خاص  ہیں  بنتے  طبقات  مذہبی  سبب  اصل  کا  اختلاف  میں  امت 

تحلیل وتحریم اپنے ہاتھ میں لے لیتے  ہیں تو امت میں نزاع اور اختلافات پیدا ہوتے  

 ہیں۔ لکھتے ہیں :  

 ( پر  Monism"کسی مذہبی گروہ کا عقیدہ وحدت وجود  ("کے تصور 

( توحید  کاعقیدہ  گروہ  کسی  اور   ، ہے  کے  Monotheismقائم   )

ہے   کاتصور  سچائی  کردہ  دریافت  میں  مذہب  کسی  ۔  ہے  تصورپرقائم 

 ۔ 53اور کسی مذہب میں الہامی سچائی کا 

 علامہ وحید الدین خان لکھتے ہیں :  

’’ہفتے کا ایک دن تمام شریعتوں میں عبادت کا دن رہاہے ۔ یہود اس کو  

جبکہ   ۔  کو  دن  کے  اتوار  عیسائی  ہیں۔  مناتے  دن  کا   ) )سبت  سینچر 

مسلمانوں کو حکم ہے کہ وہ جمعہ کے دن اس کا اہتمام کریں۔ یہود کے  

نئے   نئے  لیے  کے  سبت  خود  بطور  کرکے  موشگافیاں  نے  بزرگوں 



 

64 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

پھر   لیا۔  جکڑ  میں  پابندیوں  مصنوعی  کو  اپٓ  اپنے  اور  بنائے  ضوابط 

تقدس   اپنے بزرگوں کے  پابندیوں پر عمل کرناناممکن ہوگیاتو  جب ان 

کی وجہ سے ان کو رد کرنے لگے۔ البتہ عملی طورپر انھوں نے ان  

اور   عالموں  کے  بعد  میں  کےدین  خدا  کیا۔  چلناشروع  خلاف  کے 

کا   ان  ہیں،  کیے  پید  اختلافات  جو  سے  تشریحات  اپنی  نے  بزرگوں 

تعالیٰ   الله  تو  گی  ائٓے  قیامت  مگرجب  والانہیں۔  ہونے  دنیامیں  فیصلہ 

بتادے گا کہ اصل اسٓمانی دین کیاتھا اور وہ کیاچیزیں تھیں جو لوگوں  

 54نے اپنی طرف سے اضافہ کرکے دین میں شامل کرلی تھیں‘‘ 

اں7

 

 ہون

 

ں۔ اصلاح می استدلال کامعیار درس

اصلاح  کے لیے مصلح  جب دلیل پیش کرتاہے، تو ضروری ہے کہ وہ مخاطب کے  

ہاں بھی دلیل ہو۔اگرفریقین کے ہاں اس پر نزاع ہے، یا وہ مثال کی قبیل سے ہوتو اسے  

اترناضروری   معیارپرپورا  مسلمہ  کے  مخاطب  کا  کہاجائےگا۔گویادلیل  نہیں  دلیل 

کرتے   پیش  ترمثالیں  زیادہ  تو  ہیں  دیتے  دلیل  بھی  جب  مصلحین  ہے۔ہمارے 

ہیں۔مثلاعًلامہ شبیراحمدعثمانی نے تعددازواج پراعتراض کے جواب میں حضورصلى الله عليه وسلمکے  

متفق   مخاطب  سے  بنایا۔جس  کوبنیاد  ہونے  حاصل  برابرطاقت  کے  مردوں  ہزار  چار 

نہیں۔ سورج ، چاندستاروں کے مقررہ راستوں سے نہ ہٹنے پر حضورصلى الله عليه وسلمکی نبوت کو  

قیاس کرکے مثال دی اور نام دلیل رکھا۔ ابن تیمیہ نے معراج کے اثبات میں حضرت  

الیاس اور عیسیٰ علیہ کے آسمان پرچلے جانے کو دلیل بنایا۔حالانکہ مخالف کبھی بھی  

 ۔  55ان کے دنیاوی جسم کے ساتھ آسمان پرچلے جانے کے قائل نہیں 

دال احسن کا مفہوم ں  اور جب

 

ت

 

ںاصلاح می حکمت ، موعظ

لکھتے ہیں: ’’ کوئی بھی دعوتی عمل اس وقت حقیقی دعوتی   علامہ وحید الدین خان ؒ 

عمل ہوگا، جب وہ ایسے دلائل کے ساتھ ہوجس میں مخاطب کے ذہن کی پوری رعایت  

ان    ، ہیں  کی جوشرائط  ہونے  ثابت شدہ  چیز کے  کسی  نزدیک  ہو۔مخاطب کے  شامل 

شرائط کے ساتھ جو کلام کیاجائے، اسی کو حکمت کا کلام کہاجاتاہے۔جس میں مخاطب  

۔   ہو، وہ غیرحکیمانہ کلام ہے‘‘  نہ  ذہنی ، فکری رعایت شامل  دین میں  56کی  دعوت 



 

65 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

صرف   دیتاہے،انسان  الله  ہدایت  مخاطب  کہ  ہے  ہوتی  لیے  اس  ضرورت  کی  حکمت 

 وسیلہ ہے۔پس وسیلے کاپاکیزہ ہوناضروری ہے۔سعیدقحطانی لکھتے ہیں :  

والسبب   فقط  الوسيلة  تملك  أنت  بيد الله،  الهداية   ،
ً
أصلا الهداية  تملك  لا  أنت 

الذي ينقل الناس إلى الدعوة وإلى الهداية، فيجب أن تكون الوسيلة طيبة من أجل  

 57أن تتيح الفرصة لهذا الإنسان فتنقله إلى الحياة الجادة

والے جمال   اور توجہ دلانے  پہلے لکھنے  "اس موضوع پر سب سے 

الدین افغانی ، شیخ محمد عبدہ ، سرسید احمدخان، سید امیرعلی ، نامق  

کمال وغیرہ تھے۔ان سے لوگوں نے اسلام کی تعبیرنو کی کوشش کی  

۔ان کے دو مقصدتھے۔ایک یہ کہ جدید خیالات کو اصولی اصولوں سے  

ہم آہنگ ثابت کرنا۔ اس کے ساتھ مسلمانوں کو اطمینان دلانا کہ اسلام  

 58آج بھی ان کی راہنمائی کی اہلیت رکھتاہے "۔  

ں۔ اصلاح می فکری وروحانی اشتراک کومدنظرکھنں8

کے   اسلام  تصور  کاجدید  قومیت  تصورپرجھگڑاہے۔  کے  قومیت  دنیامیں  وقت  اس 

ایک   مسلمہ  امت  تصورمیں  روایتی  جداہے۔قدیم  سے  قومیت  تصور  قدیم  اور  روایتی 

عالمی وحدت ہے، جبکہ جدیدتصور قومیت میں قومیت کے لیے جغرافیائی حدود متعین  

وحدت   سیاسی  اتحاد  کا  اسلام  کہ  کہاہے  نے  خلدوں  ابن  میں  سلسلہ  اس  ہیں۔  گئی  کی 

پرنہیں ، روحانی وحدت  پرمبنی ہے۔یعنی اسلامی اتحاد کے لیے یہ ضروری نہیں کہ  

وہ تمام دنیاکے مسلمانوں کوایک حکومت کے تحت متحد کرے۔عملی طورپر وہ الگ  

ملی   وحدت  انھیں  اشتراک  روحانی  اور  گے۔فکری  متحدرہیں  میں  وحدتوں  الگ 

 59کااحساس عطاکرتارہےگا۔ 

ں۔ اصلاح می آزادی اظہار کے مغربی نظیہ کی حوصلہ افزائیں9

جدید نظریے کے مطابق ہر فرد کوخیالات و نظریات کی آزادی حاصل ہے۔اس کی حد   

صرف یہ ہے کہ یہ آزادی دوسروں کے لیے عملی ضرر  کاباعث نہ بنے ۔ اس میں  

ہیں ۔ برہم  مسلمان  پر  نظریہ  اس  اظہارکے  نہیں۔آزادی  ہوناشامل  کامجروح  وہ    جذبات 

سمجھتے ہیں کہ اس نظریے سے اہانت رسول اورمقدسات کی توہین ممنوع نہیں رہے  

گی اور ہرفرد آزادی اظہارکے نام پر توہین کامرتب رہے گا۔ مگر اس مسئلے کے حل  



 

66 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

لیے   کے  مسلمانوں  اظہارکانظریہ  "آزادی   : کہ  ہے  یہ  کاانداز  وحیدالدین  علامہ  میں 

عظیم نعمت بن کرظاہرہواہے۔کیونکہ جدید تہذیب سے پہلے تاریخ کے تمام اداروں میں  

دیناپڑتی   قیمت  پربھاری  رائے  خلاف  کے  تھا۔سٹیٹ  اظہارمعدم  ی  تھا۔آزاد  جبرکانظام 

تھی کہ آدمی کوقتل کیاجائے۔دین حق کی آزادانہ  اشاعت کادروازہ بندتھا۔ اس حوالے  

کو   راستہ  بند  کے  تبلیغ  اور  دعوت  کہ  ہے  نعمت  عظیم  لیے  ہمارے  قانون  یہ  سے 

 ۔60لامحدود طورپر ہمارے لیے کھول دیاگیاہے" 

وہ آزادی اظہارکے ذریعے توہین کے واقعات کو بارش کے دوران ہونے والے کیچڑ  

سے تعبیرکرتے ہیں  اور کہتے ہیں کہ بارش  کے دوران جیسے کیچڑ پیداہوجاتاہے،  

نہیں۔   اہمیت  مقابلے میں اس جزئی مسئلہ کی کوئی  فائدے کے  بارش کے عظیم  مگر 

کی رائے ہے کہ ریاست خالص  دنیاوی منفعت پرقائم کی جائے۔ سٹیٹ کے  ازم  سیکولر

یافتہ   غیرترقی  کامطلب  غیرسیکولرہونے  اور  یافتہ  ترقی  کامطلب  سیکولرہونے 

مذہبی   کو  اسٹیٹ  کہ  ہے  کاخیال  شخصیات  مذہبی  ہو۔جبکہ   غیرمذہبی  ہوناہے۔وہ 

علامہ   جائے۔  کی  پر  مفادات  اخروی  ساتھ  کے  دنیاوی  تشکیل  کی  اس  ۔  ہوناچاہیے 

وحیدالدین خان لکھتے ہیں : "سیکولرازم کسی مذہب مخالف نظریے کانام نہیں۔وہ اس  

مذہبی   کے  شہریوں  وہ  کہ  بنالے  کاپابند  اس  کو  آپ  اپنے  سٹیٹ  کہ  ہے  کانام  بات 

اہل   بار  پہلی  نے   سیکولرازم  گی۔  اختیارکرے  پالیسی  کی  مداخلت  عدم  میں  معاملات 

توحیدکوموقع دیاہے کہ وہ ریاست کی طرف سے تعذیب کاخطرہ مول لیے بغیر اپنے  

 ۔  61عقائد کی آزادانہ تبلیغ کریں" 

ںخلاصہ بحں

  روایتی فکر  کی روشنی میں اصلاح کے   ی اور  علامہ وحیدالدین خان   سید مودود

دونوں شخصیات   کی اصلاحی فکر سے یہ بات عیاں ہے کہ  مغربی  خواہاں تھے۔ 

اور سنت " کے  فکر سے مشروط  کیاجائے۔  وہ معاشرتی اصلاحات میں   "قرآن 

کوبنیاد مانتے ہیں۔ اصلاح میں متکلمانہ مباحث سے احتراز اور جمودی    اصولوں  

 فکر کی حوصلہ شکنی کرتے ہیں۔   

   تمدن  کی جہت کو متعارف لیے سیاسی  سید مودودی معاشرے کی اصلاح کے  

ہیں۔ ان کے ہاں اصلاح کی حکمت عملیاں تبدیل ہوتی رہتی ہیں۔اسی لیے   کراتے 



 

67 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

جماعت اسلامی ابتداء تبلیغی ، دعوتی اور اصلاحی تحریک کے طورپر منظرعام  

نظام    لیے جمہوری  الہیہ کے  ہوئے حکومت  کرتے  تبدیل  کو  منہج  بعدازاں  پرآئی 

 کاحصہ بنی۔ 

   علامہ وحید الدین خان کی اصلاحی فکر سائنسی اور تجرباتی ہے ۔ وہ ہمیشہ قرآن

مجیدکی آیات کو معاصر سائنسی تجربات کے ساتھ منطبق کرنے کی سعی کرتے  

ہیں۔ ان کی تحریرات اور دروس سے تذکیرکااسلوب نمایاں ہے ۔ افکار و نظریات  

اجتماعی   وہ  ہیں۔  جاتے  پاے  زیادہ  میلانات  اور  رجحانات  کے  تجددپسندی  میں 

نظریے کے مقابلے میں انفرادی نظریے کے علمبردار ہیں۔ خان صاحب معاشرے  

 کی اصلاح میں  آزاد اجتہاد کے قائل ہیں۔  

   اور جہادی  ساتھ  کے  اسلوب  دعوتی  میں  منصوبے   اصلاحی  کے  مودودی  سید 

علامہ وحیدالدین خان ؒ اصلاح میں عدم تشدد عسکری منہج  اہم عنصر ہے ۔جبکہ  

ہاں   کے  تھے۔ان  تعبیرکرتے  سے  واد  آتنک  امورکو  پرتشدد  تھے۔وہ  قائل  کے 

نظریہ سے   مارکس کے  درحقیقت کارل  انقلابی نظریہ  تشددبھرا  لیے  اصلاح کے 

درآیاہے۔جب کمیونزم نے دنیامیں نظریے کوقوت بخشنے کے لیے طاقت استعمال  

کی اور اقتدار پرقبضہ کیاتو اس سے مسلم مفکرین ومصلحین نے بھی طاقت کے  

 ۔ استعمال کانظریہ کے غلبے کے لیے استعمال کرنالازمی خیال کیا

    مولاناوحیدالدین خان کے بعض عقائد ونظریات جمہور اہل سنت سے کافی مختلف

ہیں۔ مثلاذات رسول پر سب وشتم کرنے والا واجب القتل نہیں۔ وہ  اپنی فکر کے  

ان کی فکری میں مصالحت پسندانہ رویے  مطابق آیات جہاد  کی تاویل کرتے ہیں ۔

تھی اہمیت حاصل  نہایت  موجود  ۔  کو  بھی  کاالزام  انکارجہاد  پر  ان  وجہ سے  اسی 

 ہے۔  

 ٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭٭ں

 حوالہ جاتں
 

1

ں۔ں2 :517بیروت:دار صادر،س۔ن(،ں(لسان العربںابن منظور ،محمد بن مکرم ،  ۔ 

Ibn e Manẓūr, Muḥammad Bin Mukarram,  Lisān Al-ʿarab(Baīrūt:Dār Ṣādar,n.d.), 2: 517. 

 



 

68 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

  
2

 ۔ں389(، 1412، دار القلم :بیروت)  مفردات القرآن ںاصفہانی ، امام راغب ، ۔ 

Aṣfahānī, Imā Rāghib, Mufradāt Al-Qur’ān (Baīrūt: Dār- Al -Qalam, 1412), 389. 
3  . Oxford advanced learners, Dictionary of current English, chief editor: AP Cowies, Oxford 

university press, p.1234 

4

ر،  ۔    

 

ی ،م

بک ی
بعل لب

ریا

 

 ز
لکی
ملائین ،   المورد قاموس ا

لل

 ۔ں770 ،( 2001)لبنان: دارالعلم 

Al-B‘aalbakī, Munīr, Al-Mawrid Qāmūs al-Kaīzī  (Labnān: Dār al-Ilam Lilmulay‘īn, 2001), 770 . 
5

ھـ(،  1420)بیروت: مؤسسة الرسالة،  جامع البیان في تأویل القرآن محمد بن جریر ،  ،الطبري، أبو جعفر  ۔ 

 ۔383:21،
 Al-Ṭabarī, Abu Ja'far, Muhammad bin Jarīr, Jami 'al-Bayān ‘Un Tāvīl ‘ayy al- Qur'an (Beīrūt: 

Mu’assisaḥ Al-Risālaḥ, 1420 AH), 383:21. 

6

ا،  ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں20: ں1( ،س۔ن) لاہور: مکتبہ اشرفیہ ، جامعہ اشرفیہ  ،ںی

 Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān (Lāḥore: Maktaba Ashrafīya, Jamia Ashrafiya,S.N), 1: 20 

7

ره(، 1393محمد الطاهر بن محمد )المتوفى : ابن عاشور، ۔   ر والتنوت  زر، التحرت 

ث

ش

 

للن

 

 

سی ة

 

ن
ں239: 7، ه(  1984،) تونس: الدار التو

Ibn Ashūr, Muhammad al-Ṭāḥir bin Muhammad (died: 1393 AH), al-Tahrīr wa al-Tanwīr, (Tunis: 

Al-Durār al-Tunisiya llin-Nashr, 1984 AH), 7: 239 

8

ں۔ں440(، 2003ھ/1423دارالفکر، :بیروت ) مقدمہ ابن خلدونںحاجی خلیفہ،  ۔  

Ḥājī khalīfah,Muqaddamah ībn khaldūn(Beīrūt:dār al  fikar,1423/2003), 41. 
9

ر، ۔   دت 

  

رقی :لاہور  ( ارسطں  سیاسیات نیازی، سید ی

 

ں۔1253 ،س۔ن(،ادب مجلس ت

Niāzī, Syed Nazīr, Sīāsīyāt Arasṭū (Lahore: Majlis Traqī Adab, S.N), 1253 . 

10

ا فى ذات المسلںالتونسی ، خلیفہ عبداللہ ، ۔  

 

 :مکتبہ البیان ، طبع   جول

 

 
ں323ص (1989)کوی

Al-Tunisī, Khalifa Abdullah, Julat fi Zāt al-Muslim (Kuwait: Al-Bayān Library, 1989 edition) p. 323Al-

Tunisī, Khalifa Abdullah, Julat fi Zāt al-Muslim (Kuwait: Al-Bayān Library, 1989 edition) p. 323 

11

ا، ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں151: ں1، ی

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān, 1:151 

12

ا، ۔  

 

دکیرطبع فکراسلامی)وحیدالدین خان، مولان

  

ں7،ء ( 2006لاہور: دارال

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī (Lahore: Dār al-Tazīr, 2006),7. 

13

ا، ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں273: ں1، ی

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān, 1:273 

14

ا،  ۔  

 

ں۔8،  فکراسلامیںوحیدالدین خان، مولان

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī, 8. 

15

و ر فىں،  طیعبدالرحمان بن ابو بکر السیو   ۔  

ث

ب

 

من
ل

 76  1 :ھ ، 1432دار الفکر ،  :وتبیر (الماثور ںالتفسیں ںالدر ا

ʻAbdālrḥmān ibn abwbkr al-Suyūṭī, aldrālmnthwr fī al-tafsīr almāthwr (Bayrūt :Dār al Fikar, 

1432), 1: 76 

16

ب تبں(، ـه606الرازی، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن )المتوفى:  ۔ 

 

  الغ

 

اء التراث العربب  ،  مفات روت : إح   
ب
ں۔355:5(  1420، )ب

 



 

69 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

  
Al-Rāzī, Abu Abd Allah Muhammad ibn Umar ibn al-Hasan (died: 606 AH), Mafātīḥ al-Ghayb, 

(Beirūt: Ihyaya al-Tarath al-Arabi, 1420) 355:5. 

17

ع المثانی آلوسی ، شہاب الدین محمود، ۔  

ب سن
ل

ظفاائیہ، طبع روح المعانی فى تفسیر القرآن العظیم وا
مص
ل

ا ا

 

بااعہ ظی
ل
دن ا: دارا

  

ں203، ص 4( ج  1441،)ای

Alūsī, Shahābuddīn Mahmood, Ruh al-Ma'ani fi Tafsīr al-Qur'an al-'Azeem and Saba' al-Muthani, 

(India: Dar al-Taba'at al-Mustafaiyyah, printed in 1441) vol. 4, p. 203 

18

می ں ۔ ں ں دکن  آنباد   

 

اورن مودودی ؒ  ہوا 1930سید  ا 

 

ہون سے  مودود چشتی   الدین  خواجہ قطب  ررگ 

 

تب افغانی  شجرہ  مشہور  آپ کے  پیدا ہوئے۔  کو 

 اور ارُدو کی ابتدائی تعلیم والد محترم ں اکتالیسویں پشت  پر  حضر ت علی رضی اللہ  عنہ سے جا ملتاہے۔

ث

 
 ، صرف و نحو ، عربی ، فارسی ، فقہ، حدی

 

نو سال کی عمر ی

ررگوار سے تعلیم حاصل کی ۔ بعدمی ںخاندان کا تعلق ہندوستان کے مسلم معززین سے تھا۔ ںسے ہی پڑھناشروع کیں۔ ں

 

 والد تب

 

اسی لیے گیارہ سال ی

رقانیہ می داخل کران اگیا۔ جہاں آپ کو آٹھویں می داخلہ ملا ۔ آپ نے

 

 آنباد می مدرسہ ق

 

 1914اورن

 
 

می مولوی فاضل کا امتحان ن اس کیا۔ اسوق

ں55، ص 1986گیلا نی  ، اسعد  ، سید   مو دودی  ، دعو ت  و تحر ی   ، اسلا مک  پبلی  کیشنز  ، لا ہو ر  ، ملاحظہ ہو: آپ کاگھرانہ حیدرآنباد می منتقل ہوچکاتھا۔

Gilani, Asad, Syed Modudi, Da'wat wa Tahrikh, Islamic Publications, Lahore, 1986, p. 55 

19

دی،  ۔   انظ زی 

 

ارےپیارےمولان
 
 ستمبرہ

 

اع

ث

ا  29،  )لاہور: المنار یب سنٹر ،ہفت روزہ  زندگی (،خصوصی اش

 

ں29،  ص 51ن

Nazar Zaidi, Ḥamāry Pīary Maulana, (Lahore: Almanar Book Centre, Weekly Life), Special 

Publication September 29-51, p. 29 

20

و مڈاکٹر اسحاق، ۔  
عل
ں44، ص 1( شمارہ  2004، )کراچی: طبع مجلہ معاشرتی 

Dr. Ishaq, Mujlla Muāshratī Ulūm, (Karachi: 2004 Edition) Issue 1, p. 44 
21. Islam in Modern History, Wilfred Cantwell Smith, The New York American Library, New 

York, 1959, Page 175 

22

رزانہ چیمہ ،  ۔  

 

رجمان القرآن،مئی   دینی معاشرت کی پکارںق

 

ں533(صفحہ2004)لاہور: ادارہ ت

Farzānā Chīma, Dīnī Muāshrat kī Pukār (Lahore: Institute of Interpreters of the Qur'an, May 

2004) page 533 

23

انیہ کے معمارسید ولی رضا ،   ۔  

ث

اۃ ن

ث
 

ں140( ،ص 1999ٹیمپل روڈ,طبع   29, )لاہور: تخلیقاتاسلام کی ن

Syed Wali Raza, Islām kī Nihsāt-e- Thānīah (Lahore: Creations 29 Temple Road, 1999 edition), p. 140 

24

ا،  ۔  

 

ں۔64،  فکراسلامیںوحیدالدین خان، مولان

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī , 64. 

25

د و احیائے دینںمودودی ، سید ابوالاعلیٰ ، ۔   ں38،( ص 2022) لاہور :اسلامک پبلی کیشنز ،طبع  تجدی 

Maududi, Syed Abul Ala, Tajdīd wa Aḥyā-e-Dīn (Lahore: Islamic Publications, 2022 edition) p. 38 

26

ں109، 108ص تحری  اور کارکن،ںمودودی ، سید ابوالاعلیٰ ،  ۔  

Maududi, Syed Abul Ala, Taḥrīk aūr kārku, pp. 108, 109 

27

اشررائل یب کمپنی ، طبع  علم کی اسلامی تشکیںندیم ،خورشیداحمد، ۔  

 

ں71ء(  ص ں2007،)لاہور:  ن

Nadeem, Khursheed Ahmad, Ilam kī kī Islāmī Tashkīl, (Lahore: Publishers Royal Book Company, 

2007 edition) p. 7 

28

د کی اسلامی تشکیفاروقی ، ڈاکٹراسماعیل ،  ۔   دی  و م جب
عل

دہ ن اکستان، 

  

رجمہ پروفیسرمحمد سلیم،)لاہور: تعلیمی ادارہ تحقیق تنظیم اسای

 

ں68ء(،ص 1989، ت

 



 

70 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

  
Farooqui, Dr. Ismail, Ulūm-e- Jadīd kī Islāmī Tashkīl, translated by Prof. Muhammad Saleem, 

(Lahore: Educational Research Organization of Teachers, Pakistan, 1989), p. 68 

29

ں272، ص  اسلامی نظام زندگیںمودودی ، سید ابوالاعلیٰ ،  ۔  

Maududī, Seyyed Abul-Ali, Islamī Niẓam Zandgī, p. 272. 
30

بقاات الکبری ،  ۔   ظب
ل
 صلى الله عليه وسلم الرسںابن سعد ،ابو عبد اللہ محمد،  ا

ٰ ٰ

ا رسول اللّ

 

ہ

ث

غی
ب ن
ں373، ص 1، ج ء(1985)بیروت :دار صادر ،  ، ذکر 

Ibn Sa'd, Abu Abdullah Muhammad, Tabaqat al-Kubri, Zikr Ba'ath Rasulullah sallallaahu 'alaihi 

wa sallam, (Beirut: Dar Sadir, 1985), vol. 1, p. 373 

31

اردو   ت جبکہ ں1921ء کو جموں می پیدا ہوئے۔ ں1904۔ڈاکٹر محمد رفیع الدین  یکم جنوری ں ں اور  می  ایم اے 1929ء می بی ۔اےاکنامکس،  عربی 

۔  ں اورینٹل کالج لاہور سے کیا  کی بنیاد پر پنجاب یونیورسٹی کی طرف سے  انہیں ں ں”Idiology of the Future“می  ان کی کتاب ں1949عربی 

، شمارہ: ۳ء، ج: ں۱۹۷۰: مرزا محمد منور، حکمت اقبال؛ تبصرہ، در اسلامی تعلیم، نومبر ۔ دسمبر ںتفصیل کے لیے ملاحظہ کیجیےفلسفہ می پی ایچ ڈی کی ڈگری عطا کی گئی۔ ں

ں۔ ں۱۱۳، ص: ۲

Mirza Muhammad Manwar, Hikmat Iqbal; Commentary, in Islamic Education, November. 

December 1970, Volume: 3, Issue: 2, Page: 113. 

32

درفیع الدین، ڈاکٹر ، ۔   دی  رآن اور علم جب

 

دیشن،)، ق

  

ں16ص ، 8(ج ء2016 طبع  لاہور: ڈاکٹر رفیع الدین فاؤی

 Rafiuddin, Dr., Quran aūr Ilam Jadīd, (Lahore: Dr. Rafiuddin Foundation, 2016 edition) Volume 

8, p. 16 

33

 اسلامیں۔ ندوی، مسعود عالم ،  

 

 22، ص 1، ج  روداد جماع

Nadawi, Masoud Alam, Rudād Jamaat-e-Islami, vol. 1, p. 22 
34

 278، ص اسلامی نظام زندگیں۔ مودودی ، سید ابوالاعلیٰ ،  

Maududī, Seyyed Abul-Ali, Islamī Niẓam Zandgī, p. 272. 
35

د و احتیائے دینںمودودی ، سید ابوالاعلیٰ ، ۔  35، ص تجدی 

Maududi, Syed Abul Ala, Tajdīd wa Aḥyā-e-Dīn, 35 

36

 ۔  

 

بة  111: 9سورة التوب

  Surah al-Tawba 9:111 

37

 اسلامی کا نصب العین، دعوت اور طریق کارں ۔  

 

ں۔ں2 ،(1984)لاہور: مکتبہ منصورہ لاہور،  جماع

 Jamaat-e-Islami's ka Naṣab al ayīn, Da'wah aūr Tariqa (Lahore: Maktaba Mansoora Lahore, 

1984), 2 

38

اوحید الدین خان ولادت ں۔ ں ں

 

رھ کے فارغ التحصیل عالم تھے۔آپ  ں2021می ہوئی جبکہ وفات ں ں1925مولان

 

ا الاصلاح اعظم گ

 

می ہوئی ۔ مدرس

اور بلاتفں ری مساعی کا سلسلہ تقریباً پون صدی پرمحیط ہے  اہے ۔آپ کی تحرت 

 

 ، مصلحین اور مفکرین می ہون

 

ن
 
فن

 

صب
م

امور 

 

 ںکاشمار دورحاضرکے ن

 

یق رن

ری نہ صرف بولتے تھےبلکہ ان می لکھتے

 

اور انگرت  ب ان کامطالع کیاجارہاہے۔آپ کون انچ زنبانوں پر عبور تھا۔اردو ، ہندی، عربی ، فارسی 
 

اور ںومذہ  تھے 

ات مختلف زنبانوں می چینلز پرنشرہوتے تھے۔

 

ر رہ چکے تھے۔ ں1974سے 1967آپ کے بیان  الجمعیۃ ویکلی )دہلی ( کے مدت 

 

ی

 ں

 

39

ا،  ۔  

 

ں۔49،  فکراسلامیںوحیدالدین خان، مولان

 



 

71 

A comparative study of the Thoughts of Syed Abul Ala Maududi 
and Molana Wahiduddin Khan in the understanding … 

  
Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī , 49. 

40

ں247، ص 3، ج  سیرت ابن ہشامں ۔  

Sirat Ibn Hisham, Part 3, p. 247 
41

ا،  ۔  

 

ں۔76،  فکراسلامیںوحیدالدین خان، مولان

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī , 76. 

42

 66ایضاً ، ص۔  

Aydan, p. 66 
43

 13، 80ایضاً ، ص  ۔  

Aydan, pp. 80, 13 
44

 84ایضاً ، ص  ۔  

Aydan, p. 84 
45

رد ہے ۔ دیکھیے : کتاب العین، خلیل بن احمد، صں 

 

 اور بے وقوفى کے مقابلہ می رشد وخ

 
 

 کی  ضدہے ۔ عقل کامعنیٰ حماق

 

  158۔عقل جہال

Khalāl bin Ahmed, Kitāb al Ayīn, p. 158 
46

ا ، ۔  

 

 10، ص  مضامین اسلامںوحیدالدین خان، مولان

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Maẓamīn Islām, p. 10 
47

ا،  ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں72: ں2، ی

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān, 2:72 

48

ا ،  

 

قلی اات اسلام ،ں۔ وحیدالدین خان، مولان
ع

ہ الرسالہ نئی ، طبع )دہلی :  

 

کی
م

 11ص ( 1983

Wahiduddin Khan, Maulana, Aqlīyāt  Islām, (Delhi: Mukta-ul-Risala New, 1983 edition) p. 11 

49

ا،  ۔  

 

ںوحید الدین خان، مولان

 

 

 

ان

 

 283،  ص (ء 2007، طبع .Good Book Pvt.Ltd )، دین ان

Waheeduddin Khan, Maulana, Dīn-e- Insānīat, (Good Book Pvt. Ltd., 2007 edition), p. 

50

ا ،  ۔ 

 

قلی اات اسلامںوحیدالدین خان، مولان
ع

 17،ص  

Wahiduddin Khan, Maulana, Aqlīyāt  Islām, 17 

51

ا ، ۔  

 

د کاخالںوحیدالدین خان، مولان دی  ہ الرسالہ ، طبع  )دہلی:، اسلام دور جب

 

کی
م

 11ص  (ں1997

Wahiduddin Khan, Maulana, Islām Daūr-e- Jadīd kā Khāliq, (Delhi: Mukta-ul-Rasala, 1997 

edition) p. 11 

52

ا،  ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں272: ں1، ی

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān, 1:272 
53

ا، ۔  

 

دن ا، طبع )دہلی :   امن عالمںوحیدالدین خان، مولان

  

 144ص(2008گڈورڈ یب ،ای

Wahiduddin Khan, Maulana, Aman Alam (Delhi: Godward Book, India, 2008 edition) p.144 

54

ا،  ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں755: ں1، ی

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān, 1:755  

 



 

72 

Jihāt-ul-Islām, Vol: 17, Issue: 01, Jul – Dec 2023 

  
55

ا،  ۔  

 

ں۔212،  فکراسلامیںوحیدالدین خان، مولان

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī , 212. 

56

ا،  ۔  

 

دکیرالقرآنںوحید الدین خان، مولان

  

ں756: ں1، ی

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Tazkīr al-Qur'ān, 1:756 

57

رر بن مفرح ،  ۔  
سف
م

د بن    ،سع 

 

حطااب
لق

ں7، ص 1(ج 1432، طبع http//:www.islamweb.net،دروس الشیخ قحطانی )ا

Al-Qahtani, Saeed bin Musfar bin Mufarah, Daroos al-Shaykh Qahtani (http://www.islamweb.net, edition 

1432) vol. 1, p. 7 

58

ا،  ۔ 

 

ں۔48،  فکراسلامیںوحیدالدین خان، مولان

Waḥīduddīn Khān, Maulānā, Fikar-e-Islāmī , 48. 

59

 85ایضاً : ص  ۔  

Aydan: p. 85 

60

 86ایضاً: ص ۔  

Aydan: p. 86 

61

 87ایضاً:  ۔  

Aydan: 87 

 

 


